್ರಿಸ್ಟ್ರಾಯಾಗ್ಯಾಕ್ಕ್ ಹಿಕ್ಕಾ

# وتحيياتها (غي الأعبابي



## نظرية الأدب المقارن وتجلياتها في الأدب العربي

دكتور/أحمد درويش



السكتساب: نظرية الأدب المقارن وتجلياتها في الأدب العربي

المؤلــــف : د/ أحمد درويش

رقسم الإيسداع: ١٤٩١٣

تاريخ النشر: ٢٠٠٢

الترقيم الدولى : 7-623-71-1.S.B.N. 977

حقوق الطبع والنشر والاقتباس محفوظة للناشر ولا يسمح بإعادة نشر هذا العمل كاملا أو أى قسم من أقسامه ، بأى شكل من أشكال النشر إلا بإذن كتابى من الناشر

السنساشر: دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع شركة ذات مسئولية محدودة

الإدارة والمطابع: ١٢ شارع توبار لاطرغلي (القاهرة)

ت: ۷۹۰۲۳۷ فاکس ۷۹۰۲۳۷۹

الستوزيسع: دار غريب ٢,١ شارع كامل صدقى الفجالة - القاهرة

م ۱۰۲۱۰۷ - ۱۹۰۲۱۰۷ م

#### بين يدي الكتاب

هذا كتاب يسجل جانبا كبيرا من نتائج اهتمامى بالبحث فى مجال الأدب المقارن على مستوى التنظير والتطبيق نحو ربع قرن من الزمن، وكانت بعض أبحاثه قد طرحت فى نهاية عقد السبعينات وخلال منتصف الثمانينات وظهرت نواته فى شكل كتاب يحمل عنوان « الأدب المقارن، النظرية والتطبيق » وقد صدرت منه ثلاث طبعات متتالية حتى منتصف التسعينيات ، وكانت كل طبعة منه تضيف إلى سابقتها شيئا من التنقيج أو الزيادة أو التعديل .

وخلال هذه الفترة لم تتوقف إهتماماتى بالمجال ، ولا أبحاثى المنثورة فى ميادينه ، سواء من خلال الاهتمام بمجهود الرواد العرب فى مجال الأدب المقارن من أمثال العقاد وغنيمى هلال ، أو من خلال الوقوف أمام أدباء عالميين كان لانتاجهم صدى واسع فى الأدب العربى من أمثال فولتير الذى انعكست على انتاجه روح الشرق واضحة من ناحية ، وأثر هو بدوره فى الأدب العربى عندما ترجم اليه ، من ناحية ثانية ، أو من خلال الوقوف أمام بعض المراحل المفصلية فى تاريخ الأدب العربى من خلال رؤيتها فى ضوء الاتصال بالآداب العالمية كما كان الشأن فى معالجة قضية النثر القصصى عند المنفلوطى فى ضوء ترجماته للروايات الفرنسية وقد اخذنا منها هنا رائعة برناردين دى سان بيير « بول وفرجينى».

وقد اقتضت إضافة هذه الأبحاث جميعا إلى الكتاب الأصلى الذى تضاعف حجمه ، أن يتغير العنوان على النحو الذى استقر عليه في صفحة غلاف هذه الطبعة .

وإذا كانت بعض الأبحاث التي صدرت خلال هذه الفترة قد أضيفت إلى هذا الكتاب، فإن أبحاثا أخرى أجريتها في مجال الأدب المقارن، قد عرفت طريقها إلى الصدور فتي كتب مستقلة أو في ثنايا كتب أخرى، ومن بينها كتاب « الاستشراق الفرنسي والأدب العربي » وكتاب « تقنيات الفن القصصي » إضافة إلى المقدمات والتعليقات والهوامش الكثيرة التي صاحبت ترجماتي عن الفرنسية وركزت على نقاط الاتصال بين الأدب العربي والأدب الفرنسي خاصة ، وأهم هذه الترجمات ، « بناء لغة الشعر » و « اللغة العليا » لجون كوين وقد ، جمعا معا مؤخرا تحت غلاف واحد بعنوان « نظرية الشعر » ويضاف اليهما كتاب « فن التراجم والسير الذاتية » لاندريه موروا .

اننى آمل وأنا أقدم هذا العمل للقارئ العربى أن أكون قد أسهمت بجهد متواضع فى مجال دراسات الأدب المقارن ، التى تحتاج إلى المزيد من الجهد على طريق معرفة أدق بماضينا وحاضرنا، تمهيدا لرسم طريق أوضح لغدنا .

والله ولى التوفيق،

القاهرة في ١٣ أغسطس سنة ٢٠٠١

أحمد درويش

#### مقدمة

على الرغم من مضى أكثر من قرن ونصف القرن على ظهور أول كتاب يحمل اسم « الأدب المقارن» في فرنسا ، فإن هذا الفرع من فروع الدراسات الأدبية والنقدية ما زال يعتبر فرعا « حديثا» وما زالت التساؤلات التي تطرح في ميادينه تؤكد أن بعضا من أصوله الكبرى لم يتم بعد - على مستوى العالم الذي يهتم به الاتفاق عليها .

وأول هذه الأصول ، المصطلح الذي يطلق على هذا الفرع ، وفي هذا المجال فهناك اتفاق على أن يكون المصطلح مركبا من كلمتين تتميان إلى حقلى الأدب والمقارنة ، دون أن يتم الاتفاق في الوقت ذاته على طبيعة « الصيغة» الدقيقة لكل من الكلمتين ، فنحن في العربية مثلا نستخدم مصطلح « الأدب المقارن» بإفراد الكلمة الأولى ومجئ الثانية على صيغة اسم المفعول ، ونحن بهذا نقدم ترجمة حرفية للمصطلح الفرنسي La Litteratuer Comparee ، ولكن هذا الاصطلاح ليس موضع تسليم من كل الدارسين ، فالمقارنة في الواقع تتم بين أدبين أو أكثر وليست في نطاق أدب واحد . فما معنى استخدام صيغة الإفراد ؟ . وهل يعني ذلك ضمنا أن طرفي المقارنة ليس من الضرورة أن يكونا أدبين بمعنى أن يكون أحدهما منتميا إلى الفنون الجميلة بمعناها الشامل مثلا أو إلى أنواع أخرى من الأنشطة البشرية المنتمية إلى فروع الدراسات الإنسانية الأخرى ؟ وما تثيره صيغة الإفراد هنا في صدر المصطلح تثيره صيغة اسم المفعول هناك في خاتمته، فأن يكون الأدب هو الذي نقارنه بغيره أو نقارن غيره به يعكس كل واحد من التعبيرين زاوية جديدة تبدأ منها عملية المقارنة أو تنتهي إليها ، ومن هنا فإن المصطلح الألماني عن هذا الفرع منها عملية المقارنة و تنتهي إليها ، ومن هنا فإن المصطلح الألماني عن هذا الفرع منها عملية المقارنة أو تنتهي إليها ، ومن هنا فإن المصطلح الألماني عن هذا الفرع منها عملية المقارنة أو تنتهي إليها ، ومن هنا فإن المصطلح الألماني عن هذا الفرع

يستخدم اسم الفاعل بدلا من اسم المفعول Veregleichende Literature على حين يلجأ المصطلح الفرنسى الذى أشرنا إليه إلى اسم المفعول، ويستخدم المصطلح الإيطالي نفس الصيغة . Letterature Comparate ، ويخلص المصطلح الإنجليزى والأمريكي Comparative Literature من قضية المفاضلة بين الصيغتين إلى صيغة المصدر ، فيكون المصطلح دائرا حول المقارنة دون تحديد المقارن أو المقارن به .

وإذا كان المصطلح واحدا من القضايا التي ما تزال تثار في حقل « الأدب المقارن » أو « الآداب المقارنة» فإن تخوم هذا الحقل مازالت بدورها تثير بعض التساؤلات حول الفارق الدقيق بين فرع مثل « الأدب المقارن» وفروع أخرى مشابهة تعنى بدراسة الأدب خارج حدوده الإقليمية .

ذلك أنه إذا كان الفارق حاسما بين « تاريخ الأدب » باعتباره دراسة للأدب داخل حدود لغة واحدة ، وبين الأدب المقارن باعتباره دراسة لعلاقات أدب ما خارج حدود لغته ، فإن الفرق يبدو للبعض أقل وضوحا بين الأدب المقارن وفرعين آخرين من فروع الدراسات الأدبية هما الأدب العام La Litterature generale .

وقد اهتمت المدرسة الروسية على نحو خاص بقضية الأدب العالمي وأنشأت معهدا خاصا يحمل هذا الاسم تحت قيادة مكسيم جوركي في بدايات هذا القرن، حاول أن يكتب التاريخ العالمي للأدب لكي يفسر من منظور مذهبي وحدة حركة الشعوب ، ولكن مجمل المحاولة لم يتمخض - كما يرى البروفسير ايتيامبل - الاعن دراسات مفردة لمقاطع من آداب قومية ألصق بعضها بجانب البعض الآخر، مع تلمس بعض مظاهر التأثير هنا أو هناك ، وبقيت فكرة « الأدب العالمي » في جوهرها حلما يُستَشَرَفُ أكثر منه و اقعا منهجيا تسلم خيوطه إلى بعضها البعض.

أما فكرة « الأدب العام» فهى أكثر ثباتا وأكثر واقعية ، وهى فى جزء منها يمكن أن تقدم عونا هاما لكل من « نظرية الأدب » و « تاريخ الأدب»، فمن خلالها يمكن ألقيام بالدراسات الجنزئية التى يمكن أن تسلم إلى نظريات « الأجناس

الأدبية والتراجيديا الإغريقية ومسرح العصور الوسطى الأوربى وتقعيدات كورنى الفرعونى والتراجيديا الإغريقية ومسرح العصور الوسطى الأوربى وتقعيدات كورنى وراسين وثورات شكسبير ، والبحث عن أصول النظريات على هذا النحو داخل فى دائرة الأدب العالمى ، وليس تتبع تاريخ وخصائص « المذاهب الأدبية» مثل الكلاسيكية والرومانتيكية والرمزية والطبيعية والواقعية وغيرها ، وهي مذاهب نشأت وتطورت في كثير من الآداب في وقت واحد أو في أوقات متلاحقة ، ليس هذا كله إلا جزءا من مهمة « الأدب الغام» .

لكن هذين الفرعين يتداخلان في كثير من الأحابين مع فرع الأدب المقارن على الأقل بالنسبة للمثقف الأدبى غير المتخصص، وهو تداخل ما زال يدفع أساتذة هذا الفرع في الجامعات الأوربية والأمريكية لكي يكتبوا بين الحين والحين دافعين لُبْس التداخل ومحاولين وضع الأمور في أطرها الدقيقة.

وإذا كان المصطلح وحقل البحث في هذا الفرع يشكلان كما أوضحنا مجالات لاختلا ف وجهات النظر، فإن مناهج البحث فيه بدورها تنوعت منذ بدايات الخمسينيات في هذا القرن تنوعا سمح بقيام مدرستين متوازيتين هما « المدرسة التاريخية » و « المدرسة النقدية » أو « المدرسة الفرنسية » و « المدرسة الأمريكية » ولسوف يجد القارئ في صفحات هذا الكتاب حديثا موجزا عن الفرق بين هاتين المدرستين .

أردت من خلال هذا كله أن أقول: إن فرع الأدب المقارن على المستوى العالمي ما زالت أبوابه مفتوحة أمام مزيد من الأبحاث التي تجلي غموضه وترسخ أصوله وتعمق الإفادة منه، فكيف به في مجال الدراسات العربية ؟

من الطبيعى أن يحمل هذا الفرع الحديث الميلاد فى أدبنا مجمل الخصائص التى يحملها فى الآداب العريقة التى استقى منها كتابنا ومؤلفونا ، وأن يرث بالتالى بعض خصائص الغموض واللبس مضافا إليها ما يمكن أن ينتج عن الخبرة الوليدة وقلة عدد المتخصصين والضعف العام في اللغات الأجنبية، وهى ظاهرة تتنعش

عندنا والتخلص منها شرط ضرورى للتعمق في حقل الدراسات المقارنة، ولا أريد هنا أن أذكر بالنصيحة التي لا يمل إيتيامبل - أبو الدراسات المقارنة في عصرنا - من التأكيد عليها، والتي تتلخص في أن الدارس المقارن لكي يعالج قضاياه بجدية كافية عليه أن يلم - ولو إلماما سلبيا على سبيل الاستيعاب لا الأداء - بنحو عشر لفات الكنني أود أن أسجل من ناحية أخرى أنه على الرغم من الفترة القصيرة التي مرت على ظهور فرع الأدب المقارن في اللغة العربية فإن أصوات بعض من دارسينا استطاعت أن تلفت النظر في المجال العالمي لهذا الفرع ، وعندما يقرأ المرء مقالا موجزا في « دائرة المعارف العالمية » بالفرنسية ، عن الأدب المقارن ويجد كاتبه يتعرض لمجهودات اثنين من العلماء العرب في هذا إلفرع هما جمال الدين بن شيخ الجزائري ألذي يكتب بالفرنسية ومحمد غنيمي هلال المصرى الذي خصصت بعض الحديث في هذا الكتاب للحديث عن جهوده والذي تشير «الدائرة » إلى دراسة له بالإنجليزية بعنوان :

The Role of Comparative Literature In Contemparary Arabic Literature.

عندما يجد المرء هذه الإشارة لابد أن يحس بالتفاؤل، وبأن مزيدا من الجهد الذي يبذل في هذا المجال قد يسهم إسهاما حقيقيا في تقدم الدراسات الأدبية والنقدية عندنا ، وفي إحكام صلتنا أو تقريبنا على الأقل من فكر ومساعر العالم الحديث .

نعن فى حاجة - على مستوى التنظير والترجمة والتطبيق - إلى دراسات كثيرة فى الأدب المقارن، ولقد حاولت فى هذه الدراسات أن أقدم شيئا من هذا كله، ولقد بدأت بالمستوى النظرى ولم أشأ التركيز عليه إلا بمقدار ما يعطى فكرة لقارئ هذه الدراسات عن جذور هذا الفرع ومناهج بحثه، وأحلت القارئ الذى يريد التوسع إلى دراسات وترجمات طيبة صدرت بالعربية فى هذا المجال ، ولكننى وقفت وقفة أطول مع الدراسات التطبيقية، واخترت من بينهاأربع دراسات تمثل جزءا من الصلة بين الأدب العربى والآداب الأخرى فى القديم والحديث بدءا من ابن

المقفع وأثره على لافونيتن وانتهاء بجان جاك روسو وأثره على محمد حسين هيكل ومرورا بأغنية رولاند الملحمية التى تمثل جانبا من صورة المسلمين فى العصور الوسطى عند مسيحيى أوربا، و« ألف ليلة وليلة » الكتاب العربى الذى كانت له جوانب متعددة من التأثير والتأثر ربطته بكثير من الآداب الأخرى .

ولابد من الاعتراف بأن هذه دراسات متعددة وليست دراسة واحدة، ومن ثم فإنها لم تنبت جميعا في النفس في وقت واحد، وإن كانت قد نمت جميعا في اتجاه واحد ولخدمة غاية واحدة ، ولقد عاشت بعض هذه الدراسات في نفسي سنين عديدة ، ونمت فيها من خلال المناقشة والقراءة وكتابة مقالات خاطفة عنها أو ترجمة شيء حولها ، وكانت البذور الأولى لها ولغيرها قد نبتت خلال سنوات البعثة في فرنسا حيث كنت أتابع حلقات البحث في السريون الجديدة وفي الكوليج دي في فرنسا مع أندريه ميكيل، وفي معهد الأدب المقارن بالسريون القديمة مع أيتيامبل، وفي مدرسة المعلمين العليا مع كلود بريموند وجيرار جينيت ورولاند بارت، وفي معهد الدراسات الشرقية مع شارل بيلا ، وحيث كنت أقضى ساعات طويلة في المكتبة الوطنية ومكتبة السريون الجديدة على نحو خاص، ويغريني انتظام مجلة الأدب المقارن في الأرفف المفتوحة أمام القراء بكل أعدادها منذ سنة انتظام مجلة الأدب المقارن في الأرفف المفتوحة أمام القراء بكل أعدادها منذ سنة أجمع ما كتب فيها من دراسات حول آداب الشرق العربي والإسلامي، فأجدها تمتد امتدادا شاسعا وتضعنا أمام حقيقة مرة هي أننا لا نجيد من اللغات حتى ما يمكن معه وبه أن نستكشف آدابا شديدة الالتصاق بشخصيتنا القومية والدينية .

لقد ظهرت بعض مناقشات حلقات البحث التى أشرت إليها فى شكل كتب أو مقالات أو «ملفات» داخل مجلات علمية فى باريس ، ومن بين ما ظهر فى هذا المجال كتاب أصدره البروفسير أندريه ميكيل عن دار سندباد للنشر بباريس فى سنة ١٩٨١ بعنوان : سبع قصص من « ألف ليلة وليلة » Une nuits وكانت هذه القصص ( ومن بينها قصة أبو صير وأبو قير التى أدرت

حولها بحثا في هذ الكتاب) قد طرحت للمناقشة في حلقة البحث في الكوليج دى فرانس في سنة ١٩٨٠، وكان كلود بريموند أستاذ الأدب المقارن والمتخصص في القصص الشعبي قد قاد خطى الحلقة إلى مواضع المقارنة مع الآداب التترية والعبرية والهندية، وأسهمنا نحن الباحثين جميعا في النقاش، وعندما صدر الكتاب الذي أشرت إليه فرعت فيه كل المناقشات التي كانت قد سجلت في هذه الحلقات ونسب كل رأى فيه إلى صاحبه.

إننى لا أود أن أقف أمام الجذور الأولى لكل بحث في نفسى بالتفصيل، فذلك شيء قد يطول، وقد لا يكون تاريخ العلم في النهاية إلا وصفا للحظات ميلاد ونمو الأفكار عند أصحابها ، ولكننى فقط أردت أن أشرك معى قارئى في لمس المناخ الذي ولدت فيه بعض الأفكار التي أطرحها بين يديه .

وآمل أن أسهم بهذه الأبحاث - وما قد يتلوها إن شاء الله - بجهد متواضع مع أساتذة سبقوا وزملاء عاصروا في إنعاش جو الدراسات المقارنة الذي يعكس دون شك روح العصر ونبضه .

ونسأل الله التوفيق أولا وآخرا.

أحمد درويش

القاهرة في ١٢ أغسطس سنة ١٩٨٤

#### مقدمة الطبعة الثالثة

كثيرة هي الأسباب التي دعت إلى اتساع رقعة الاهتمام بالأدب المقارن، خلال نحو عقد من الزمان، يفصل بين هذه الطبعة من الكتاب، وطبعته الأولى.

فقد تلاحقت على مجال اتصال الأدب العربى بآداب العالم الأخرى كثير من العوامل ، ضاعفت مرات عديدة من مفهوم سرعة الاتصال ، وأكدت ضرورية ما كان يُعَدّ مُستَحسنًا ، وتقاربت من ثُمَّ المسافات الفاصلة ، وتحول كثير منها إلى جسور واصلة .

لقد حملت هذه الفترة الزمنية المحيطة بنا ، فيما حملت من الألقاب ، لقب «عصر الاتصالات» وقد لا ندرك كل أبعاد هذا المصطلح لأننا نعيشه عن قُرب ، ولكننا لو قارنا سرعة تطور الاتصال بين أرجاء العالم ، ومن ثمّ بين لغاته وآدابه المختلفة ، خلال ربع القرن الماضي ، بسرعة هذا التطور خلال القرنين الماضيين مجتمعين ، فسوف يكون الرحجان من نصيب عصرنا ، إن المسافة الزمنية التي كانت تسمح بوصول صدى كتاب مؤلّف في لغة ، إلى لغة أخرى أوائل القرن العشرين ، فضلا عن أوائل القرن التاسع عشر التي شهدت بدايات الأدب المقارن، لا تكاد تقارن بالمسافة الزمنية لنفس الظاهرة في عصرنا ، وهي مسافة تكاد تصل أحيانا إلى درجة الامتحاء عندما تصدر الطبعات الأصلية وترجماتها إلى اللغات الكبرى في شهور متقاربة ، وعندما يصل هذا التقارب في مجال الصحافة إلى النطابق وهي تحسب السبق الزمني بالدقائق لا بالساعات والأيام ، فضلا عن الشهور والسنوات ، فتصدر الأعمال ، بلغات متعددة ، على أجهزة النسخ الضوئي ،

إن سرعة الاتصالات هذه لم تعد تسمح لأى أدب يريد لنفسه البقاء أن يعيش وحده ، أو أن يمنع عن رئتيه هواء الآداب الأخرى ، أو أن يدعى امتلاك « الدماء النقية» وهى دعوى أصبحت تُعدُّ في ذاتها تهمة لا تكاد تدعيها إلا الفلسفات النازية وما شاكلها .

وسرعة الاتصالات هذه هي التي خلت من فكرة « الطبقية» الأدبية التي صدرها الغرب للعالم منذ نجاح تجرية عصر النهضة الصناعية، والهيمنة الاستعمارية لأوروبا على معظم أرجاء الأرض ، وبمقتضى هذه الطبقية ، كانت هنالك آداب يُظُنُّ أنها تعطى دائما، وأخرى تتمكن من الأخذ والاستفادة في أحسن أحوالها ، ولقد تغيرت هذه الفلسفة في العقود الأخيرة فقط، لكى تحل محلها فكرة « التبادل » أو « المثاقفة» التي تعنى أن يتم النظر إلى ما لدى الآخر على أنه «مختلف» وقابل لأن يكون مفيدا ، وفي إطار هذه الفلسفة أفادت الآداب والفنون الغربية كثيرًا من آداب وفنون العالم الثالث .

ولا شك أن الأدب العربى قد ازدادت رقعة الاهتمام به فى الآداب الأخرى ، من خلال عوامل ، ربما لا تكون كلها أدبية بالدرجة الأولى ، وقد تتداخل فيها الأهداف الاقتصادية والسياسية ، ولكن الأدب العربى فى نهاية المطاف ، هو الذى حمل عبء أن يوصل للآخر صورة الحياة العميقة فى هذه المنطقة من العالم .

وكان حصول نجيب محفوظ على جائزة نوبل فى الآداب سنة ١٩٨٨ دفعة هائلة لهذا الأدب فى اتجاه مساحة الضوء المتاحة لآداب العالم الثالث لدى قراء العالم الأول والثاني .

وازدادت من ثم حركة الترجمات من الأدب العربي إلى اللغات الأخرى، وازدادت الدراسات النقدية من الكتاب العرب وغير العرب حول قضايا الاتصال والتأثر والتشابه والتوازى وغيرها مما يدخل في مجال الأدب المقارن، وخاصة في مفهومه النقدى الأمريكي المتطور.

وربما كان هذا المفهوم نفسه هو الذى دفع بكثير من أساتنة الآداب الأجنبية فى جامعات العالم العربى، إلى الإسهام بجهد ملحوظ فى مجال الأدب المقارن، ولابد أن نسجل بالعرفان والتقدير الدور البارز الذى قام به كثير من هؤلاء الأساتذة وخاصة أساتذة الأدب الإنجليزى والفرنسى والأسبانى، لكتنا أيضا ينبغى أن نسجل أن نجاح هذا الدور يعتمد على معادلة دقيقة تنبه إليها البارزون من هؤلاء الأساتذة وهى أن تكوين الدارس لنفسه تكوينا عميقا فى الأدب العربى شرط أساسى لكى يتملك الدارس المقارن قدمين صحيحتين يخطو بهما فى ثبات وتقدم، وإذا اختل هذا الشرط أو ضعف فسوف تصبح إحدى القدمين مشلولة أو عرجاء، وسوف تصبح الخطى من ثم في مجال الأدب المقارن مهتزة ومضطرية، وتلك حال كثير من صغار الدارسين فى الآداب الأجنبية من الأساتذة العرب، الذين يتقدمون إلى مجال الدرس المقارن، بأدوات ناقصة، فيبدو الخلل واضحًا فى فروضهم مجال الدرس المقارن، بأدوات ناقصة، فيبدو الخلل واضحًا فى فروضهم واستنتاجاتهم، ونطقهم وكتاباتهم، وهم يغفلون أن عليهم فى نهاية المطاف أن يصوغوا أفكارهم فى لغة كالبحر، إذا لم يمتلك السابح فيه الأدوات التى يطوى بها الماء فإن الماء لا محالة سوف يطويه.

إن هذا التطور الأخير بما يحمل من إيجابيات وسلبيات ، ينبغى أن يدفع من ناحية إلى كثير من البهجة والتفاؤل أمام تنوع حصاد الدراسات المقارنة وكثرتها فى العالم العربى ، لكنه قد يدفع أيضا إلى بعض الحذر، أمام بعض ما يقدم متابعة للسلعة الرائجة، أو وضعًا « لعلامة تجارية» ناجحة على منتج تنقصه كثير من شروط الإنتاج الجاد والجيد .

وأنا أرجو من خلال إعادة تقديم هذا الكتاب في طبعة جديدة أن أساهم في إثارة النقاش الجاد والهادف، حول هذا الفرع الحيوى من فروع المعرفة الإنسانية .

والله ولى التوفيق ،

#### د. أحمد درويش

القاهرة - المهندسين في ٤ نوفمبر سنة ١٩٩٥.

المبحث الأول الأدب المقارن النشأة ومجالات البحث ومناهجه

عندما نؤرخ لفرع من فروع المعرفة الإنسانية بصفة عامة ، فإنه ينبغى لنا أن نفرق بين وجود الظواهر التى يدرسها ذلك العلم وبين بدء التبه لهذه الظواهر ودراستها ومحاولة تقنينها ، ومن الطبيعى أن يكون وجود الظاهرة سابقا على دراستها ، وقد يستمر ذلك الوجود زمنا طويلا قبل أن تتهيأ الفرصة للالتفات إليها ومحاولة الالتفاف حولها .

على هذا النحو كان وجود الشعر اليونانى وتنوعه وتفرد كل نوع بخصائص تميزه ومواقف تلائمه سابقا على تنظيم أرسطو له فى كتاب « الشعر» . وكان وجود موسيقى للشعر العربى وتنوعها واستقرارها فى نحو خمسة عشر شكلا، سابقا لاكتشاف الخليل بن أحمد لألوان هذه الموسيقى ووضعه مصطلحات لكل لون منها، وللتغييرات التى يمكن أن تلحق به، وتسميته لذلك التنظير كله باسم « علم العروض» ولا يختلف عن ذلك الأمر فى علوم الطب والفلك والفضاء وغيرها حيث لا يتم تشخيص ظاهرة مرضية قبل ظهورها ، ولا رصد كوكب لا وجود له .

من هذه الزواية فإن ظاهرة تأثر الآداب فيما بينها ظاهرة قديمة تستوى فى ذلك الآداب القديمة والحديثة ، الشرقية والغربية، فالأدب الرومانى تأثر كثيرا بالأدب الاغريقى فى أعقاب غزو الرومان لأثينا عام ١٤٦ قبل الميلاد، ومع أن روما قد هزمت أثينا عسكريا فى هذه الفترة ، فإن أثينا قد انتصرت عليها ثقافيا وأصبحت « المحاكاة» الرومانية للإغريق طابعا مميزا، بل إن هذه المحاكاة انتقلت بدورها من خلال الأدب الروماني – اللاتيني إلى الآداب الأوربية الكلاسيكية التي حرصت بدورها على أن تبدأ صعدر الإحياء بمحاكاة النماذج القديمة عند اللاتين والإغريق واعتبار أن الجمال المطلق في التعبير والتفكير لا يوجد إلا عند هؤلاء القدماء .

والأدب العربى تبادل بدوره التأثير والتأثر مع الآداب التى التقى بها بعد انتشار موجة الفتوح الإسلامية فى المناطق التى كان يوجد بها الأدب الفارسى على نحو خاص ، أو بعد انتشار موجة الترجمة فى نهاية العصر الأموى وبدايات العصر العباسى من الآداب اليونانية والهندية، وكان لذلك كله تأثيره فى ازدهار بعض الأجناس الأدبية، ونشأة بعضها الآخر ، وحدوث تطورات فى التفكير والتعبير الأدبى على هذا الجانب أو ذاك ... وقد امتد تأثير الأدب العربى كذلك فى أعقاب اتصال الإسلام بأوريا سواء من خلال الأندلس أو جزر البحر المتوسط أو التجارة أو الحروب الصليبية أو الاستعمار أو البعثات وإحياء حركات الترجمة فى العصر الحديث ، وكل ذلك مكن هذا الأدب من أن يتبادل التأثر والتأثير مع الآداب الغربية فى القديم والحديث .

وجود الظاهرة - كما قلنا - يسبق اكتشافها والاعتراف بها ودراستها ، ومن ثم فقد كان وجود التأثير والتأثر بين أدبين مختلفين أو أكثر سابقا على وجود العلم الذي يدرس هذه الظاهرة وهو علم « الأدب المقارن»، فلم تكن الظروف التاريخية تساعد على قيام هذا اللون من الدراسات قبل العصور الحديثة .

ولقد كان من بين هذه الظروف ، تلك النظرة التي كانت تتبادلها الشعوب في التاريخ القديم والوسيط ، وهي نظرة يعتقد من خلالها كل شعب أن لغة غيره من الشعوب أقل قدرا، أو هي على أحسن تقدير أكثر غموضا من لغته هو ، وقد يتبدى ذلك من خلال ظلال الكلمات التي تدل على معنى « الأجنبي » في اللغات المختلفة، فاللغة العربية كانت تعبر عن هذا المعنى بكلمة « أعجمي» وهي كلمة يلتقي في جدر معناها ، الحيوان غير الناطق والأجنبي الناطق بغير العربية ، وفي بعض اللغات الأجنبية تأتي كلمة BARBARUS وهي مشتقة من الكلمة اللاتينية BARBARUS لكي تشير منذ عصر الإغريق والرومان إلى معنى « الأجنبي» من ناحية، وغير المتحضر من ناحية ثانية (۱) .

(1)

Voir. Dictionnaire Robert . P. 145- Paris 1976.

على أن هذه النظرة كانت تتجاوز الشعور الجماعى العام إلى آراء العلماء ، فالجاحظ في القرن الثالث الهجرى (العاشر الميلادي) يرى أن البلاغة الكاملة مقصورة على العرب « والبديع مقصور على العرب ومن أجله فاقت لغتهم كل لغة وأربت على كل لسان (<sup>(1)</sup>» .

والكاتب الفرنسى بوهور Bouhurs في القرن السابع عشر يقول « إن نطقنا نحن الفرنسيين هو النطق الطبيعي ، فلغة الصينيين والآسيويين غثاء ، وكلام الألمان صخب وضوضاء ، وحديث الأسبان موقع ، ومنطق الإيطاليين زفير ، ولغة الإنجليز صفير، والفرنسيون وحدهم هم الذين يتكلمون (٢) » .

يضاف إلى ذلك هذه النظرة التى كانت تحكم فلسفة الجمال حتى القرن السابع عشر فى أوربا: كان الرأى السائد أن هناك نموذجا للجمال المطلق فى الفن، تحاول الآداب أن تقترب منه كل على طريقتها ، لكن الآداب « القديمة» هى التى استطاعت أن تصل إلى أقرب نقطة من هذا النموذج المطلق ، وتتمثل تلك الآداب عند الإوربيين فى الأدبين الإغريقى واللاتيني على نحو خاص ، ومن ثم كانت الدعوة إلى لفت الأنظار إلى هذه الآداب ومحاولة محاكاتها قبل كل شيء (٢). وهي دعوة مع ما كان لها من أهمية في عصر الإحياء الأوربي ، ومع ما لقيت في البدء من صعوبة لتضمنها الدعوة إلى تجاوز أدب العصور الوسطى المسيحي ومحاكاة الأدب الإغريقي الوثني، الأمر الذي لم يرض رجال الدين الذين كانت لهم السيطرة في ذلك الوقت ، مع أهمية هذه الدعوة فإنها كانت تحجب الأنظار عن إمكانية دراسة الآداب المعاصرة والمتجاورة وتبيئن مواقع التأثير فيها .

لكن القرن الثامن عشر يشهد تغييرا لذلك الأساس الفلسفى ، ويدعو الفيلسوف بوس Bos إلى النظرية النسببة في الجمال، وهي التي تنادى بأنه لا

<sup>(</sup>١) انظر البيان والتبيين ٤ : ٥٥ .

<sup>(</sup>٢) نقلا عن : د. غنيمي هلال : الأدب المقارن، الطبعة الثالثة ص ١٨٠.

S. JEUNE. Litterature Generale et Litterature Comparee: essai d'orientation P. 32. (7)

يوجد نموذج موحد للجمال وإنما توجد أشكال متعددة، وهي ترتبط بمناخات متعددة وشعوب متعددة وأزمنة متعددة ولغات متعددة (1) ومن ثم فيان كل أدب يستطيع أن يقدم على طريقته نموذجا أصليا للجمال لا يحاكي فيه أدبا آخر بالضرورة . ولكن دراسة هذه النماذج المتعددة يمكن أن تطلعنا على تصور أكثر وضوحا وتنوعا لذلك الجمال .

وشهد القرن الثامن عشر كذلك مجهودات فولتير (١٦٦٤ – ١٧٧٨) التى ساعدت على تمهيد الطريق أمام الدراسات المقارنة؛ كانت معرفة فولتير العميقة بالإنجليزية قد ساعدته أولا على اكتشاف هذه العبقرية التى كانت مجهولة ، عبقرية شكسبير وتقديمه إلى القارئ الفرنسي والأوربي والعالمي من بعده ، ومع أن فولتير نفسه بعد أن اكتشف شكسبير في النصف الأول من القرن الثامن عشر ، عاد فهاجمه بشدة في الربع الأخير منه واتهمه بالتوحش والقسوة في مسرحياته، وقال عنه عبارته الشهيرة : « إنه لا يصلح إلا أن يكون كاتبا لقبائل هوتتتوت في أفريقيا عنه عبارته البيل وتصدى لفولتير من الأدباء الفرنسيين من يدافع عن انتقلت عدواه إلى الجيل وتصدى لفولتير من الأدباء الفرنسيين من يدافع عن شكسبير، وفي هذا الصدد اشتهرت عبارة « ديدرو» في الدفاع عن شكسبير :

إنه العملاق الذى سنمر جميعا من بين قدميه. كان اكتشاف شكسبير الإنجليزى لدى الفرنسيين ، ومن بعده بقليل معرفتهم بأدب جوته الألمانى (١٧٤٩ – ١٧٤٩) دافعا لتحطيم الفكرة التقليدية التى كانت شائعة لديهم عن أدب « الشمال» الأوربى وخلوه من الأصالة التى يتمتع بها أدب « الجنوب » .

ولكن القرن الثامن عشر إذا كان قد مهد الطريق فلسفيا وأدبيا للدراسات المقارنة ، فإن القرن التاسع عشر كان هو القرن الذى ولدت فيه فكرة الأدب المقارن، كما تغيرت فيه كثير من الأفكار التي كان مسلما بها من قبل في مجال

Ibid: La meme Page. (1)

الدراسات الإنسانية عامة . كانت الثورة الفرنسية التي بدأت في أواخر القرن الثامن عشر (١٧٨٨) قد امتدت لتقلب النظم السياسية والاجتماعية والمقائدية التي كانت سائدة من قبل ، وكان لابد أن يتغير مع هذا كله مفهوم الأدب إنتاجا ودراسة ، وكان مفتاح هذا التغيير العام كما يقول رافائيل مولهو (١) « إن فكرة الاستقرار والتوحد حل محلها فكرة الحركة والتنوع، وحل الإهتمام بالانسان محل الاهتمام بالتاريخ، ووجد ما يمكن أن يسمى بالعلوم الإنسانية، وبدلا من وجود فكرة الحقيقة الواحدة نشأت فكرة امكانية وجود الحقائق المتعددة» . وتلك الحقائق المتعددة أخذت بدورها تفرعات مختلفة ، فهي حقائق متعددة بتعدد الطبقات، ومن ثم فلم أخذت بدورها تفرعات مختلفة ، فهي حقائق متعددة بتعدد الطبقات، ومن ثم فلم تعد الطبقات العليا والمتوسطة التي حددها الأدب الكلاسيكي هي وحدها التي تتمس عندها الحقيقة، وإنما أصبح البسطاء و الرعاة والفلاحون والصناع لهم أيضا جانب من الحقيقة يمكن أن يلتمس عندهم ، وهي حقائق متعددة بتعدد الأجيال، فلم تعد الحقيقة مقصورة على ما قاله « القدماء» وحدهم ، بل إن «المعاصرين» أيضا ينبغي أن يتلمس عندهم جانب منها ، وهي حقائق متعددة بتعدد الشعوب فليست مقصورة على الفكر الإغريقي واللاتيني ، أو على أدب أبناء الشعوب فليست مقصورة على الفكر الإغريقي واللاتيني ، أو على أدب أبناء «الجنوب» ولكن يوجد منها قسط في كل شعب وكل مناخ وكل لغة .

على هذه الأسس العامة قامت الحركة الرومانتيكية في الأدب ابداعا وتنظيرا، وكانت من خلال ذلك أداة تعين على اتصال الآداب فيما بينها، وتمهد لقيام الدراسات المقارنة بين بعضها والبعض الآخر، وإذا كانت هذه الحركة بروحها العامة قد ساعدت على قيام الأدب المقارن ، فإن بعض مفكريها قد كان لهم إسهام خاص في هذا المجال ، ومن بين هؤلاء :

مدام دى ستايل Mme de Staell ( ١٧٦٦ - ١٧٦٦)، وقد تمكنت من خلال اتصالها القوى بالأدبين الفرنسى والألمانى وإقامتها فى سويسرا التى هى ملتقى حى للفتين معا من أن تعقد جسرا قويا بينهما ، وأن تؤكد على أهمية استفادة كل

<sup>(1)</sup> R. Molho. la critique litteraire en France au XIX sicle. Paris 1963. Preface.

شعب من أفكار الشعوب الأخرى ، وقد أصدرت في سنة ١٨١٠ كتابا بالفرنسية أسمته عن ألمانيا Del' Allemagne ، وقد كانت أفكار هذا الكتاب من القوة بحيث صادرته حكومة نابليون ، واعتبرته مثيرا للتحريض من خلال مقارنته بين نتوع الآراء في صفوف الشعب الالماني وتأثير ذلك على حيوية ونهضة ذلك الشعب، وتوحد الآراء في النظام العسكري الفرنسي الذي أعقب الثورة، وتأثير ذلك على الخمول وضعف روح الابتكار عند الأمة ، وفي مجال أهمية التبادل الثقافي بين الشعوب تقول مدام دى ستايل : « إن الأمم ينبغي أن تستهدى كل واحدة منها بالأخرى، ومن الخطأ الفاحش أن تبتعد أمة عن مصدر ضوء يمكن أن تستعيره . إن هناك أشياء شديدة الخصوصية يفترق بها كل شعب عن الآخر : المناخ ، الإطار الطبيعي، اللغة، نظام الحكم ، ثم على نحو خاص حركة التاريخ الخاصة بكل شعب ، والتي تسهم أكثر من غيرها في إعطائه خصوصيته ، وليس هناك إنسان أيا كان نصيبه من العبقرية يستطيع أن يحدس بما يعتمل ويتطور تطورا طبيعيا داخل روح الإنسان الذي يعيش على أرض أخرى ويتنفس هواء آخر ، وإذن فإنه يوجد في كل أمة طائفة يمكن أن تتأثر بالثقافة الأجنبية، وقانون الفكر يقضي بأن الذي يأخذ هو الذي تزداد ثروته () » .

أما سانت بف Sainte - Beuve ( ١٨٠٤ – ١٨٦٩) فقد جاء إسهامه في دفع عجلة الدراسات المقارنة من خلال إعجابه بمناهج البحث في العلوم التجريبية ومحاولته استخلاص مبادئ منها تصلح منهجا للبحث في النقد الأدبى، ويتحول على أساس منها إلى علم موضوعي ، وكان من بين الاتجاهات العلمية التي ازدهرت في تلك الفترة نظرية « الفصائل و الأنواع »، وفي هذا الاتجاه كتب دارون (١٨٠٩ – ١٨٨٨) كتابه المشهور عن « أصل الأنواع» وبنفس الروح كتب سانت بف عن الإنتاج الأدبى يقول « سوف يأتي يوم – أعتقد أنني لمحته في تأملاتي – يوم سيكون فيه العلم (في مجال النقد الأدبي) قد تشكل ، وتكون النفوس البشرية قد تم تقسيمها إلى عائلات كبرى ، وتحددت خصائص كل عائلة وعرفت، وعندما تتحدد الملامح

<sup>(1)</sup> De l' Allemagne. Cite Par. S. Jeune op. Cit p. 35.

الرئيسية لنفس بشرية ما ، فإن كثيرا غيرها ممن يشترك معها في هذه الملامح يمكن أن يلحق بها ، وليس من شك في أنه لن يستطاع تحديد فصائل الإنسان تماما على النحو الذي يمكن أن يتم بالنسبة للحيوان والنبات . فالإنسان من الناحية المعنوية أكثر تعقيدا ، وهو يمتلك ما يسمى « بالحرية» وهي التي تعطيه قدرا أكبر من احتمالات التصنيف والتشكيل ، وأيا ما كان الأمر فإنني أعتقد أن العلم مع الزمن سيصل فيما أتصور إلى قدر أكبر من الهيمنة على الخصائص المعنوية (1).

وأمثال هذه الآراء كانت تجاوزا واضحا للمفهوم المحلى في دراسة أدب ما ، إذ إنها بدعوتها إلى دراسة عائلات النفوس البشرية من خلال الإنتاج الأدبى، كانت تدعو في الوقت نفسه إلى تجاوز الحدود اللغوية للآداب للبحث فيما وراءها عن امتداد عائلة ما ، أو طريقة ما في النظر إلى الأشياء أو التأثر بها أو التعبير عنها ، وذلك هو جوهر دعوة الأدب المقارن .

أما مؤرخ الأدب هيبوليت تن Hippolyte Tain بدوره بهذه الروح العلمية التي سادت القرن التاسع عشر ، وحاول أن يقيم تاريخا للأدب على أساس موضوعي ، تفسر فيه الظواهر الأدبية من خلال ارتباطها بظواهر كونية وخصائص بشرية أكثر اتساعا ، مثل خصائص السلالات البشرية بظواهر كونية وخصائص المكانية التي يعيش فيها شعب من الشعوب (البيئة) ثم الإطار الزمني الذي يتم فيه حدوث لون ما من الإنتاج الأدبي (العصر) وقد كان «تن» يهدف من وراء نظريته تلك إلى ربط علم « تاريخ الأدب » بعلوم استقرت تقاليدها واسسها الموضوعية ، وأخذت دورا واضحا في الدورة العامة للحضارة الإنسانية ، يقول « تن» في كتابه « مقدمة في الأدب الإنجليزي » : السؤال الذي يطرح أمامنا الآن هو السؤال التالي : ما هي الحالة المعنوية التي تقف وراء إنتاج أدب ما أو فلسفة ما ، أو طبقة معينة من الفن ؟ وما هي الظروف المتصلة بالجنس والعصر Race وبالعصر moment وبالبيئة milieu التي يمكن أن تعين على نحو خاص على

<sup>(1)</sup> Sainte - Beuve: Nouveau Lundis/ Tomme III: Chateaubriand.

إيجاد هذه الحالة المعنوية ؟ إن هناك حالة معنوية وراء كل لون من هذه الألوان الفكرية ومن فروعها المتشعبة عنها .

فهناك حالة معنوية ملائمة للفن بعامة ، وحالة ملائمة لكل فرع من فروعه ، للعمارة وللرسم وللنحت وللموسيقى وللشعر ،كل فرغ يحتل حيزه الخاص داخل الحقل العام لنشاط النفس البشرية كل حسب قانونه الذى يحركه ، وامتثالا لذلك القانون فإننا نرى فرعا ما ينهض – فيما يبدو لنا أنه مصادفة – وهو ينهض وحده بين ترنح جيرانه كما حدث بالنسبة للرسم في هولندا في القرن السابع عشر والشعر في إنجلترا في القرن السابع عشر والموسيقي في ألمانيا في القرن الثاني عشر ، في هذا العصر المحدد وداخل هذا البلد المحدد توافرت الظروف لقيام فن ما ، ولم تتوافر لقيام غيره ، توافرت لإخصاب فرع واحد في إطار الجدب المحيط به، وهذه الظروف العامة للإخصاب الإنساني هي المهمة التي يجب على تاريخ الأدب المعاصر أن يبحث عنها، إذ يجب قيام دراسة نفسية خاصة وراء كل جنس أدبى ، يجب رسم لوحة عامة للظروف الخاصة التي ينبغي أن تتهيأ لإنتاج لون ما أدبى ، يجب رسم لوحة عامة للظروف الخاصة التي ينبغي أن تتهيأ لإنتاج لون ما أدان الأدب أو الفن (١) » .

هذه الدعوة من هيبولت تن، كانت - إلى جانب كونها تجديدا في مناهج دراسة تاريخ الأدب - كانت دعوة إلى توسيع مجال دراسة هذا التاريخ وتخطيه لحدود الآداب الاقليمية للبحث عن الظروف الخاصة بكل جنس في الآداب العالمية، وذلك يتطلب بالضرورة تتبع حركة انتقال هذه الأجناس بين الآداب المختلفة، وهي دراسة تدخل في صميم الأدب المقارن .

فى هذا المناخ العام للقرن التاسع عشر ولد علم « الأدب المقارن»، وظهر هذا التعبير لأول مرة فى فرنسا ١٨٢٨ على يد جون جاك أمبير الذى أعطى محاضراته فى جامعتى مرسيليا وباريس فى هذه الفترة وجعل عنوانها الأدب المقارن la litterature Comparee ، وفى نفس الفترة كتب فيلمان أول كتاب منهجى

<sup>(1)</sup> Tain. Histoire de la litterature anglaise Preface.

فى الأدب المقارن عن : « أدب القرن الثامن عشر » وقد درس فيه أدب هذا القرن في الأدب المقارن عن : « أدب القرن الثامن عشر » وقد درس فيه أدب هذا القرن في فرنسا وانجلترا وألمانيا ، ومنذ هذا التاريخ وأبحاث هذا الفرغ تتسع لتشمل كثيرا من البلاد (١) . وفروعه تغطى كثيرا من مجالات الآلتقاء الفكرى والفنى بين الشعوب ، ومناهج البحث فيه تتعدد ولكنها يمكن على الإجمال أن تتلخص في منهجين رئيسيين هما :

#### ١- المنهج التاريخي أو الاتجاه الفرنسي:

دراسة الأدب المقارن بدأت - كما رأينا - في فرنسا في النصف الأول من القرن التاسع عشر و حملت المصطلح الفرنسية في هذا المنهج . وعلى الرغم من كثرة الأخرى ، وحملت أيضا روح البحث الفرنسية في هذا المنهج . وعلى الرغم من كثرة الدراسات النظرية التي كتبت خلال القرن العشرين حول مجالات البحث ومناهجه في هذا الفرع ، فإن كتاب فرانسوا جويار Guyard - Guyard الذي صدر عام في هذا الفرع ، فإن كتاب فرانسوا حويار Compare المدتلة الفرع ، فإن كتاب فرانسوا جويار يبدأ فيقدم تعريفا للأدب المقارن، المجالات ومناهج البحث في هذا الفرع ، وجويار يبدأ فيقدم تعريفا للأدب المقارن، فيعرفه بأنه: « تاريخ العلاقات الأدبية الدولية (٢) » والدارس المقارن تبعا لذلك يقف على الحدود اللغوية للأدب القومي ، ويتابع حركة انتقال الموضوعات والأفكار والكتب والمشاعر بين أدبين أو أكثر، وهذه الحركة قد تتمثل في الأجناس الأدبية، فيمكن مثلا دراسة تأثير الكوميديا الأسبانية على المسرح الفرنسي من هاردي إلى راسين، أو تأثير موليير على المسرح الكوميدي هي مصر حتى النصف الأول من القرن العشرين ، ويمكن في هذا الإطار أيضا دراسة تأثير شعر الغزل العربي على طركة شعراء التروبادور في أوروبا في القرنين الثاني عشر والثالث عشر (٢) ، أو مركة شعراء التروبادور في أوروبا في القرنين الثاني عشر والثالث عشر (٢) ، أو

<sup>(</sup>۱) حول حالة الأدب المقارن اليوم وتطوره، انظر كتاب الأدب المقارن تأليف كلود بيسوا وأندريه مسيشيل روسو، وترجمة د. رجاء جبر ص ١٨ وما بعدها.

Voir. M. F. Guyard la litterature comparee sixtene edition. Pari .1978. p. 19. (Y)

<sup>(</sup>٣) انظر مقالا لنا في هذا الموضوع بعنوان : « قضية التأثير العربي على شعراء الترويادور » نشر في مجموعة : دراسات عربية وإسلامية العقد الأول أكتوبر ١٩٨٣ .

دراسة تأثير جنس الخرافة على لسان الحيوان في صياغته العربية على يد عبد الله ابن المقفع في « كلية ودمنة » وانتقال هذه الترجمة – التي اعتبرت أصلا لهذا الجنس الأدبى بعد ضياع أصوله القديمة الهندية والفارسية – وانتقالها إلى اللغات الأخرى كاللاتينية ، وتأثيرها من خلال ذلك على الكاتب الفرنسي لافونتين في حكاياته على لسان الحيوان FABLES ثم عودة هذا التأثير مرة أخرى إلى الأدب العربي عن طريق تأثر الشاعر أحمد شوقي والكاتب محمد عثمان جلال بأعمال لافونتين .

يمكن أن يتم رصد حركة الآداب من خلال « الموضوعات الأدبية » فيمكن دراسة موضوع « أوديب» وتقديم المسرح العالمي لأسطورته عند سوفوكليس في الأدب اليوناني وكورني في الأب الكلاسيكي الفرنسي، وأندريه جيد في الأدب الفرنسي الحديث وتوفيق الحكيم وعلى سالم في المسرح العربي ، ونفس الرحلة يمكن أن تتم مع «موضوعات» أسطورية مشابهة مثل بجماليون ودون جوان وفاوست.

ويمكن أن يتم رصد الحركة الأدبية من خلال تلمس صورة أمة من خلال إنتاج كاتب أو فريق من الكتاب الأجانب عنها ، ومن أقدم هذه الصور فيما يخص علاقات الشرق العربى بالغرب الأوربى، الصورة التي قدمتها « أغنية رولاند» de Roland والتي تصور واحدة من المعارك التي حدثت بين المسلمين والفرنسيين في عهد شارلمان وأثناء الوجود الإسلامي في أسبانيا ، وهي ملحمة لقيت رواجا كبيرا أثناء الحروب الصليبية على نحو خاص .

ومن هذا القبيل تأتى دراسة الصورة التى تكونت فى أوربا عن البطل « صلاح الدين الأيوبى » فى أعقاب انتصاره على ملوك أوربا فى الحروب الصليبية ، فقد تكون فى الآداب الشعبية الأوربية فى القرن الرابع عشر موجة من الحكايات الأسطورية فى فرنسا وأسبانيا وإيطاليا وهى تصور صلاح الدين وقد وصل إلى أوربا وأرسى سفنه على شواطئ براندى ومنها عبر إلى روما ثم وصل إلى باريس حيث استقبله الأمراء استقبالا حافلا، وتحكى الأسطورة أن الملك فيليب الثانى ملك

فرنسا كان غائبا أثناء وصول صلاح الدين فاستقبلته الملكة التى وقعت أسيرة هواه منذ النظرة الأولى ، ولم تقتصر الصورة الأسطورية لصلاح الدين على الحكايات الشعبية في هذه الفترة بل تعدتها إلى اللوحات والرسوم الزخرفية على السجاجيد في كثير من قصور القرن الرابع عشر .

وقد تتم الدراسة المقارنة من خلال تتبع الملامح العامة لصورة أمة من الأمم أو حضارة من الحضارات في إنتاج كتاب ينتمون إلى أمة أخرى، ومن هذا اللون تأتى دراسة جون مارى كارى الفرنسي عن الرحالة والكتاب الفرنسيين في مصر.

voyageurs et ecrivains Français en Egypte (le Caire, 1956).

ودراسة أنور لوقا المصرى بالفرنسية عن « الرحالة والكتاب المصريين في فرنسا في القرن التاسع عشر » .

voyageurs et ecrivain egyptiens en France au XIX Sicle (Paris 1970).

على أن هذه الحركة بين الآداب يمكن كذلك أن ترصد من خلال الشخصيات الأدبية سواء تمثلت في صورة مؤلف واحد أو مجموعة مؤلفين يمثلون اتجاها متناسقا ، ويمكن للدراسة في هذا المجال أن تأخذ أحد اتجاهين : من المنبع إلى المصب مثل تأثير كاتب معين في أدب أمة أخرى أو كاتب أو جماعة من هذه الأمة، مثل تأثير الرومانتيكيين الفرنسيين على الشاعر خليل مطران أو على الاتجاه الشعرى الذي يمثله (۱) والذي ظهر في جماعة أبوللو ، أو تأثير الرومانتيكيين الإنجليز بعامة أو «وردزورث» خاصة على مفهوم الشعر ولغته عند جماعة الديوان أو عند عباس محمود العقاد ، أو تأثير جان جاك روسو على محمد حسين هيكل أو على نشأة الرواية العربية ، أو تأثير جي دي موباسان على محمود تيمور أو على القصة القصييرة في مصر ، أو تأثير أفكار « إليوت» على جماعة الشعر الحر في الأدب العربي الحديث .

<sup>(</sup>١) تتاولنا هذا الموضوع في رسالتنا للدكتوراه المقدمة إلى جامعة السوريون بعنوان : La vie ...
et la Poesie de Khalil Matran

ويمكن أن يكون اتجاه الدراسة عكسيا بمعنى أن يبحث عن مصادر كاتب ما في أدب أمة أخرى مثل مصادر طه حسين في الفكر الفرنسي وعبد الرحمن شكرى في الفكر الإنجليزي مثلا .

هذه هى الملامح العامة لمجالات البحث فى المنهج التاريخي، وهى ملامح تندرج تحتها عشرات التفصيلات ومئات الموضوعات التي يمكن دراستها (١).

على أن هذا الاتجاه التاريخى الذى ساد وحده نحو قرن من الزمان ، بدأ منذ بداية الخمسينيات فى هذا القرن يجد معارضة هنا أو هناك ونقدا يوجه إلى فرع أو إلى آخر من فروعه ، وكانت موجة المعارضة قد بدأت فى الجانب الأمريكى فيما عرف باسم « أزمة الأدب المقارن» وقد شكلت هذه الموجة اتجاها منهجيا ثانيا ومن هنا فإن هذا الاتجاه سوف يحمل فيما بعد اسم : -

#### ١- المنهج النقدى أو الاتجاه الأمريكي:

بعد ظهور كتاب فرانسوا جويار الذى أشرنا إليه من قبل والذى كان قد لخص اتجاهات البحث فى الأدب المقارن حسب التصور التاريخى الفرنسى، ظهرت فى أمريكا دراسة تعقب على هذا الكتاب كتبها «كالفن» و «براون» وقد كان من الملاحظات الرئيسية التى وجهاها إلى «جويار» أنه عندما يتحدث عن الحقول التفصيلية لمجالات البحث عنده، يتخذ من الأدب الفرنسي محورا تدور حوله الآداب الأخرى تأثيرا أو تأثرا ، فهو يطرح فى موضوعات مثل : كتاب «فرنسيون فى الخارج» أو «كتاب أجانب فى فرنسا»، تأثير الأدب الفرنسي على أدب ما أو تأثره به» ويرى الكاتبان أن هذه النزعة المحورية المحلية لا تتفق مع الطابع العالمي العام الذي ينبغي أن يتسم به فرع مثل « الأدب المقارن» ويتساءلان: ما الذي يمكن أن يحدث لو أن كل أمة وجدت لديها من المزايا الخاصة ما تعتقد معه أن أدبها أحق

<sup>(</sup>۱) يمكن مراجعة كثير من التفاصيل المفيدة في هذا الموضوع في كتاب الدكتور محمد غنيمي هلال « الأدب المقارن » ط ٣ ، وفي كتاب جويار الأدب المقارن وقد ترجمه إلى العربية د. محمد غلاب .

باعتباره محورا لما عداه ،وعلى حد تعبيرهما : « من يستطيع فى هذه الحالة أن يمنع العرب أو الشعوب الإسلامية – وهى لديها عقيدة غير قابلة للنقاش بأن لغتها هى لغة مقدسة – من أن تطالب بأن يكون أدبها الذى ينفرد بهذه الميزة الخاصة هو الأدب المحورى الذى تدور حوله الآداب الأخرى ؟ بل من يستطيع أن يمنع مليارا من البشر تكاد حضارتهم تبلغ أربعة آلاف سنة فى الصين أن يطالبوا بنفس الموقف ؟ (١).

لكن الاعتراض الثانى كان موجها إلى صلب المنهج التاريخى وهو الاعتراض الذى وجهه الكاتب الأمريكى « رينيه ويليك» ووافقه عليه كثير من الكتاب الفرنسيين أنفسهم ، وفى مقدمتهم « إيتيامبل » كبير دارسى الأدب المقارن فى فرنسا فى الوقت الحاضر . ويتلخص هذا الاعتراض فى أن المنهج التاريخى يوجه قدرا كبيرا من الاهتمام إلى « الوسائط» و العلاقات التاريخية بين أدب وآخر، وهو يفعل ذلك باعتباره جزءا من « تاريخ الأدب»، لكن هذا الاعتبار يدفع بعض المتحمسين لهذا الاتجاه إلى الاهتمام بعنصر « التاريخ» أكثر من اهتمامهم بعنصر « الأدب»، ويعتبر على هذا الأساس ، كل إنتاج تم نتيجة التقاء وسائط محدودة، داخلا فى الأدب المقارن ، وكل إنتاج لم تتبين فيه هذه الواسطة ، حتى وإن تبينت فيه علائم المشابهة خارجا عن نطاق الأدب المقارن ، وكلا الاعتبارين يحتاج إلى وقفة من أنصار المذهب النقدى. كما أن الأساس نفسه الذى يبنى عليه المنهج أنتاريخي وهو التطبيق الحرفي لمنهج تاريخ الأدب يحتاج إلى وقفة أخرى .

يقول « إيتيامبل» عند مناقشته لمبدأ التطبيق الحرفى لمنهج تاريخ الأدب الفرنسى أدق ذلك المنهج الذى تمثله دراسات « لانسون» فى كتبه عن تاريخ الأدب الفرنسى أدق تمثيل ، يقول : إن الذين يتبعون « لانسون» ومنهجه ، وهو منهج مهم ، ينسون قراءة فقرة هامة وردت فى مقدمة كتاب « لانسون» وهى تفرق بين التطبيق الحرفى لقواعد المنهج الخالى من التذوق ، وبين التطبيق المتذوق الذى يفيد فى تقدم وتطور دراسة الأدب ، وهو يدعونا إلى قراءة هذه الفقرة الهامة من مقدمة كتاب

<sup>(1)</sup> Voir: Etiemble: Comparison n' est Pas raison Paris 1983.

«لانسون » في تاريخ الأدب : « إننى لا أفهم أن يكون للدراسة الأدبية إلا هدفان: التثقيف والإمتاع ، ودون شك فإن هؤلاء الذين يتعلمون الأدب ليعلموه ينبغى عليهم أن تكون معلوماتهم منظمة ، وأن تكون دراساتهم خاضعة لمنهج وموجهة نحو نقاط محددة أكثر دقة، بل وأقول أكثر علمانية من دراسات هواة الأدب. لكن لا ينبغى أن يغيب عن أعيننا شيئان : أحدهما أن الدارس الذي يكتفى بالتطبيق الحرفى للمنهج المنظم سوف يكون مدرسا رديئا للأدب لا يستطيع أبدا أن يطور لدى تلاميذه على وجه خاص - تذوق الأدب، وثانيهما أن أحدا من المعلمين لا يستطيع أن يعطى لدروسه هذه الفعالية ، إذا لم يكن هاويا قبل أن يكون عالما» (١) ومن خلال هذا النص يلفت « إيتيامبل» النظر إلى أن أولئك الذين يبالغون في اتباع الهيكل الخارجي للمنهج قد يجدون أنفسهم بعيدين عن مجال الدراسة الحقيقية للأدب في الوقت الذي يعتقدون فيه أنهم وضعوا أيديهم على واسطة محدودة أو صلة مباشرة .

وكما قلنا فإن معارضى المنهج التاريخى يقفون أمام المقولتين اللتين يمكن استخراجهما من مبادئ هذا المنهج « كل أدب ينتج عن اتصال بين آدبين أو شعبين فهو فهو أدب مقارن» و « كل أدب لا تتضح فيه وسائل الاتصال بين أدبين أو شعبين فهو خارج عن دراسة الأدب المقارن » .

وبالنسبة للمقولة الأولى فإن الاعتراض يتمثل فى أدب الرحلات على نحو خاص، إذ إن هذا القطاع الذى يمثل فى العصر الحديث رافدا مهما من روافد اتصال الشعوب والخضارات تكثر الكتابات فيه على نحو يصعب فيه التمييز بين كتابات الأدباء المبدعين ومذكرات الرحالة الهواة ، ولو أننا أخذنا فى الاعتبار الأوراق التى كتبها كل الرحالة الذين يصعدون إلى جنوب مصر أو كل الشرقيين الذين يمرون بتجربتهم الأولى مع الحضارة الأوربية ويريدون أن يسجلوا انطباعاتهم على الورق ، لوجدنا أمامنا كما هائلا من الإنتاج لا يمكن الاتفاق دائما على إدخاله فى باب « الإنتاج الأدبى » وهو اعتبار هام لابد منه قبل دراسته فى باب «الأدب المقارن » .

<sup>(1)</sup> Etiemble Ibid.

وبالنسبة للمقولة الثانية فإنه يمكن أن يلاحظ أن كثيرا من ألوان الإنتاج الأدبى العالمي يمكن أن يلمح بينها وجه واضح للتشابه ومجال فوي للدراسة المقارنة دون أن تكون الوسائط وأسباب الاتصال التاريخي واضحة دائما ، ويظهر هذا على نحو خاص في الإنتاج ذي الطابع الجماعي مثل حكايات الف ليلة وليلة ، فالدراسة المقارنة لهذه الحكايات تطلعنا على قدر كبير من التشابه بين التراث الشعبى الهندى والفارسي والفرعوني واليهودي وتراث جنوب أوربا ، وقد يكون الاهتمام المركز على الواسطة المحددة صعبا ومدعاة لإنفاق كثير من الوقت والجهد في بحوث قد لا تكون نتائجها ذات قيمة أدبية بالضرورة ، على حين أن الاهتمام بالدراسة المقارنة بدءا من النصوص الحية قد يكون أكثر فائدة . لقد لاحظ إيتيامبل أثناء دراسته للشعر في فترة ما قبل الرومانتيكية في القرن الثامن عشر أن كل الموضوعات التقليدية التي يضمها ذلك الشعر مثل الطبيعة وخلع حالة النفس على المشاهد الخارجية والحب العذري والحساسية المرهفة ، والبكاء على الزمن الماضي وعلى الأطلال ، لاحظ أن مظاهر هذا العصر وخصائص إنتاجه تتشابه كثيرا مع الشعر الصيني في عصر كيم يون الذي كان يعيش قبل الميلاد، ومن الطبيعي فإن تلمس أسباب محددة للاتصال التاريخي بين العصرين قد تكون شديدة الصعوبة وغير مجدية . .

وفى الوقت ذاته فإن إهمال هذا التشابه القوى، الذى يقتحم العين بين الظاهرتين الأدبيتين، ليس فى مقدور الدارس المقارن، وينبغى تتبع على الأقل فى فترة أولى تطرح فيها التساؤلات ويجرى تعميقها وتطويرها سعيا إلى تطوير الحقل فى ذاته وانتظارا لاكتمال الحلقات ربما فى فترات تاريخية لاحقة .

لقد دفعت هذه الاعتراضات كلها رأى أصحاب « المنهج النقدى » إلى التشكل لا في مواجهة المنهج التاريخي ولكن في مجاورته فزعماء المنهج النقدى من أمثال رينيه ويليك يفرقون بين دراسة تاريخ الآداب دراسة مقارنة ، وبين الدراسة المقارنة للآداب ، ويرون أن الآداب في جوهرها هي « نظم الشكل » التي يضيفها الإنسان إلى لغته الطبيعية ، وأن الدراسة المقارنة للآداب بدلا من أن تحدد

نفسها بدراسة « العلاقات » ينبغي أن تهتم بدراسة « القيم»، وأن الدراسة المقارنة للقيم الأدبية يمكن أن تلعب دورا إيجابيا في تطوير هذه القيم ذاتها بدلاً من أن يقتصر دورها على الرصد والملاحظة (١).

لقد ساعد « المنهج النقدى» على توسيع دائرة البحث في الأدب المقارن ، وعلى إعطاء مزيد من الاهتمام للعناصر الأدبية في النص ، وهو كما قلنا لم يلغ المنهج التاريخي وإنما وازاه . وإذا كان أحدهما قد حمل اسم « المنهج الفرنسي » والآخر اسم « المنهج الأمريكي» فإن التسمية تدل على نقطة البدء في كل منهما أكثر مما تدل على قدر الاسهام والمتابعة ، فإن علماء من اللغتين يضاف إليهم علماء من لغات كثيرة أخرى شرقية وغربية يواصلون إثراء حقول الدراسات المقارنة تبعا لهذا المنهج أو ذاك أو مزجا لهما في اتجاه يركز على الناحيتين ، وعلى أي حال فإن طبيعة « الموضوع» المطروح للبحث ، هي التي تحدد غالبا المنهج المناسب لدراسته .

ولسوف نحاول في الصفحات التالية أن نقف أمام بعض صور من جهود رواد الدراسات الأدبية المقارنة في الأدب العربي الحديث، قبل أن ندرس بعض الموضوعات المقارنة التي التقي فيها الأدب العربي مؤثرا أو متأثرا بغيره من الآداب أو موازيا له على امتداد تاريخه الطويل، و هو تاريخ شهد كثيرا من نقاط الالتقاء مع الآداب العالمية، وأثار من الموضوعات مالا يمكن حصره في دراسة واحدة، ولم يبق أمام الدارس إلا اختيار نماذج من هذه اللقاءات بقدر الحجم المتاح لدراسته.



<sup>(</sup>۱) انظر مرجع إيتيامبل السابق الذكر، وانظر كذلك في المرض العام للأسباب التاريخية لقيام المنهجين التاريخي والنقدى مقالا للدكتور عبد الحكيم حسان في مجلة فصول يونية ٨٣. بعنوان و الأدب المقارن بين المفهومين الفرنسي والأمريكي ، .

### المبحث الشائي صورمن جهود رواد الأدب المقارن

#### (أ) محمد غنيمي هلال والتأليف المنهجي

لا شك فى أن مظاهر التجديد فى فروع الدراسات الأدبية والنقدية العربية تنوعت وتكاثرت خلال القرن العشرين الذى بدأ يعطى ثمار التواصل الذى تم فى القرن التاسع عشر بين الأدب العربى والآداب الأجنبية والأوربية منها على نحو خاص .

وإذا كانت بعض مظاهر هذا التجديد قد تمثلت في اقتراح مناهح جديدة للدرس في بعض الفروع، كما هو الشأن بالنسبة لتاريخ الأدب وللنقد الأدبي وبعض فروع البلاغة والدراسات اللغوية ، أو في توسيع مجالات أخرى أو إدخال إضافات جزئية عليها فإن بعض هذه المظاهر التجديدية تمثل في إضافة فرع جديد من فروع الدراسات الأدبية والنقدية لم يكن للعربية عهد به من قبل ، ولعل أبرز هذه الفروع الجديدة هو « الأدب المقارن» الذي بدأت بعض إرهاصاته في القرن التاسع عشر وتطورت بعض مقدماته في الربع الأول من القرن العشرين، وظهر مصطلحه في العربية في الربع الثاني منه ، ثم ظهرت أول دراسة منهجية متكاملة فيه، في بداية النصف الثاني . وهذه الدراسة هي التي قدمها الدكتور محمد غنيمي هلال سنة ١٩٥٣ بعنوان « الأدب المقارن» .

ولد محمد غنيمى هلال فى محافظة الشرقية بمصر فى مارس سنة ١٩١٦، والتحق بالأزهر حتى أتم مرحلة الدراسة الثانوية به ، ثم التحق بمدرسة دار العلوم العليا وتخرج فيها سنة ١٩٤١ ، وسافر إلى فرنسا سنة ١٩٤٣ فى أول بعثة علمية لدراسة الأدب المقارن، وعاد من بعثته سنة ١٩٥٢ بعدحصوله على دكتوراه الدولة من جامعة السربون فى الأدب المقارن ، لكى يعمل فى كلية دار العلوم لتدريس هذا الفرع وينتقل به إلى جامعات أخرى مثل جامعة عين شمس وجامعة الأزهر ، وتظل

دراساته الفنية تتوالى في هذا المجال وفى مجال النقد الأدبى حتى وهاته فى يوليو سنة ١٩٦٨ بعد الخمسين بقليل.

ولقد كان كتاب « الأدب المقارن» لغني مى تتويجا لمرحلة طويلة من الإرهاصات والمقدمات والبحث عن المصطلح واللجوء إلى الترجمات ، وهذه المحاولات كلها كانت بدورها تقنينا لظاهرة قديمة . كان الأدب العربي ، كغيره من الآداب الكبرى قد عرفها خلال تاريخه الطويل . وهى ظاهرة تبادل التأثير والتأثر بين الآداب بعضها والبعض الآخر . لكن الإحساس بهذه الظاهرة ومحاولة تقنينها أو الالتفات إليها، لم يجد في القديم إلا بعض الإشارات العابرة، مثل تلك التي وردت في بعض كتابات الجاحظ عند حديثه عن البلاغة في الأمم الأخرى ، كالفرس والهند ، أو التفاته إلى بعض الخصائص العامة المتفقة أو المختلفة بين الشعرين العربي و الفارسي ، أو إشارته إلى مشاكل الترجمة (۱) .

غير أن الاقتراب من الآداب الأوربية التى ولد فيها هذا الفرع ، بدأ يجعل بعض مبادئ « المقارنة» في الدراسات الأدبية والنقدية تتسلل إلى أقلام رواد الكتابة الأدبية في القرن الماضى ، ومنها مبدأ « النسبية» الذي تمثلت بعضر مظاهره في كتابات رفاعة الطهطاوي بعد تعرفه على اللغة والفكر الفرنسي ، وما طرحه من مظاهر « المقارنة» بين العربية والفرنسية في كتابه « تخليص الإبريز» وكذلك إشارات على مبارك في روايته التعليمية « علم الدين » والتي كانت قائمة في جوهرها على أساس النقاش بين عالم عربي وعالم أوربي (١) .

وقد شهد الربع الأول من القرن العشرين نضج بعض المقدمات الضرورية لدراسة الأدب المقارن دراسة منهجية ، متمثلة في قيام منهج حديث لدراسة تاريخ

<sup>(</sup>۱) انظر ، د، الطاهر مكى ، « في الأدب المقارن ، دراسات نظرية وتطبيقية » ص ٧ وما بعدها، دار المعارف سنة ١٩٨٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : د. عطية عامر . تاريخ الأدب المقارن ، مقال بمجلة فصول سبتمبر سنة ١٩٨٢ .

الأدب، لأن الأدب المقارن نشأ فرعا من فروع دراسات تاريخ الأدب في فرنسا في الربع الثاني من القرن التاسع عشر، وتمثلت هذه المقدمات في الجهد الذي قدمه بعض أعضاء بعثات دار العلوم العائدين من أوروبا ، وفي مقدمتهم حسن توفيق العدل، الذي تخرج في دار العلوم ١٨٨٧ ، وسافر إلى ألمانيا ، وعاد ليكتب كتابا عن «تاريخ الأدب العربي» وفقا للطريقة المستحدثة في الآداب الأوربية، وتبعه في منهجه كتاب آخرون مثل الشيخ أحمد الإسكندري والشيخ مصطفى عناني وكانا يعملان كذلك بالتدريس في دار العلوم (١) ، ثم كان إنشاء الجامعة المصرية والدراسات التي قدمت حول تاريخ الأدب بها ، سواء على يد بعض المستشرقين أو أعضاء البعثات العائدين من أمثال د. أحمد ضيف ود . طه حسين ، كان ذلك كله عاملا أساسيا لقيام مفهوم عصري لتاريخ الأدب يمكن أن يتفرع عنه علم جديد مثل الأدب المقارن .

ولقد ظهر بالفعل مصطلح « الأدب المقارن» في الكتابات العربية في الربع الثاني من هذا القرن ، عندما كتب فخرى أبو السعود خلال عامي ١٩٣٥ و ١٩٣٦ . مجموعة من المقالات ، قارن فيها جوانب من الأدب العربي والإنجليزي ، تتشابه في موضوعاتها دون أن يكون بينها روابط أو اتصالات تاريخية، مثل النزعة العلمية والخيال ، والفكاهة ، والمرأة ، وأطوار الثقافة ، وغرض الأدب ، من خلال معالجة كل من الأدبين العربي والإنجليزي له ، وأيًا ما كان الرأى في قيمة هذه الدراسات (٢) فقد حملت بالتأكيد معها ، مصطلح «الأدب المقارن » الذي كان يضعه أبو السعود عنوانا جانبيا لمقالاته .

<sup>(</sup>۱) د. الطاهر مكى . « الأدب المقارن ، أصوله وتطوره ومناهجه « ص ١٧٤ وما بعدها دار المعارف ١٩٨٧ .

<sup>(</sup>٢) يشيد الدكتور عطية عامر بهذه المقالات (المرجع السابق) على حين يراها الدكتور مكى مجرد إرهاصات « لا تدخل تحت مفهوم الأدب المقارن» انظر: الأدب المقارن ، ص ١٨١ .

وبالرغم من ظهور كتابين مؤلفين حول الأدب المقارن بدار العلوم فى أواخر الأربعينيات لكل من عبد الرازق حميدة وإبراهيم سلامة وظهور كتاب مترجم عن الفرنسية لقان تيجم ، فإن إصدار غنيمي هلال لكتاب « الأدب المقارن» سنة ١٩٥٣ اعتبر بداية التأليف المنهجي في ذلك الفرع في الأدب العربي .

ولقد عنى الكتاب بالرصد والتعريف وتقديم الأمثلة واقتراح الموضوعات القابلة للبحث في هذا الفرع الجديد من الناحية النظرية أو الناحية التطبيقية ، وكان واضحا منذ البداية ازدحام المعلومات الكثيرة في عقل غنيمي هلال حول حقل الأدب المقارن فور عودته من بعثته في السريون التي عمق خلالها معرفته باللغات الأجنبية ، الفرنسية والإنجليزية والفارسية ، وتسلح من ثم بزاد لغوى يضعه في صف الدارسين المثاليين للأدب المقارن ، ثم كان قد مارس كذلك الدراسة التطبيقية لذلك الفرع من خلال عملين أكاديميين كان قد تقدم بهما إلى جامعة السربون ، أولهما بعنوان :

L' infulunce de la Prose Arabe sur La Prose Persane auxvem et viem siecles de L' Hegire

تأثير النثر العربى على النثر الفرسى في القرنين الخرامس والسادس الهجري .

وثانيهما : كان عن الفيلسوفة المصرية هيباتيا في الأدبين الفرنسي والإنجليزي من القرن الثامن عشر إلى القرن العشرين .

Le Theme d'Hypatie dans La Litterature Française et anglaise de XVIIIm siecles au XXem Siecler.

وساند هذه الأعمال الأكاديمية قراءات نظرية كثيرة تكشف عنها قائمة المراجع الفرنسية والإنجليزية والأسبانية والفارسية والعربية التى يضمها الكتاب، وهي مراجع تشف عند النظر إليها عن دقّة واستيعاب وعن دأب جعل الدارس خلال فترة بعثته يحمل معه ما يراه ذخيرة لمستقبل الدراسات المقارنة من دوائر المعارف إلى الكتب المتخصصة في النقد الأدبي وتاريخ الأدب والأدب المقارن إلى

بعض قصاصات الصحف اليومية ، حيث نرى من مراجعه ، مقالة نشرت في صحيفة لموند الفرنسية في كيناير سنة ١٩٥١ حول المصادر العربية للكوميديا الإلهية De Nouveaa Sur Les Sources Arabes de La Divine Comed, الإلهية بالطبع ما كان قد كتب في المكتبة الفرنسية حول الأدب المقارن مثل كتاب قان تيسجم « الأدب المسقسارن » La Litterature Comparee ، والذي كسان قسد صسدر بالفرنسية ١٩٤٦ ، وترجم إلى العربية على يد سامي الدروبي سنة ١٩٤٨ ، قبل صدور كتاب غنيمي هلال ، وكذلك كتاب فرانسوا جويار «الأدب المقارن» الذي كان قد صدر في العام السابق على رحيل غنيمي عن باريس سنة ١٩٥١ ، وترجم فيما بعد إلى العربية سنة ١٩٥٦ على يد الدكتور محمد غلاب ، ولسوف تثير علاقة هذا الكتاب بما كتبه الدكتور غنيمي هلال لبسا عند بعض الدارسين سوف نعود إليه، كما أن كتاب جويار نفسه سوف يثير رد فعل ضد الاتجاه الفرنسي في دراسة الأدب المقارن، وهو الاتجاه الذي عرف باسم « المدرسة التاريخية » وسيتولد عن المناقشات حول هذه القضية ، ظهور اتجاه آخر مواز في الدراسات المقارنة كما أشرنا من قبل هو الاتجاه الأمريكي أو «المدرسة النقدية» ، التي كان ظهورها في الواقع مزامنا لبدء كتابات غنيمي في الأدب المقارن، والتي كانت تعتمد كلية على الاتجام الفرنسي أو المدرسة التاريخية.

وغنيمى مشغول أمام تزاحم المعلومات بتصنيف كتابه الذى أطلق عليه اسم « الأدب المقارن» من ناحية ، لكنه أشار في مقدمته إلى تردد تصنيفى : « وكتابنا هذا يجوز لنا أن نسميه « المدخل لدراسة الأدب المقارن» أو « الأدب المقارن ومناهج البحث فيه » لأنى لم أقصد فيه إلى دراسة مسألة خاصة من مسائل الأدب المقارن بل أردت عرض موضوعه إجمالا ، و جعلته قسمين، شرحت في القسم الأول مه معنى الأدب المقارن ، وتاريخ نشأته ، والوضع الحالي لدراسته في أوربا .. ثم عرضت ميدان البحث فيه عرضا سريعا ، وخصصت القسم الثاني لفروع الدراسات في الأدب المقارن وطرق البحث فيها» .. ولعل هذا التردد في نسبة الكتاب إلى المداخل أو إلى الأساس . هو الذي جعل غنيمي في طبعاته التالية

يضيف إلى الكتاب كثيرا من الصفحات مع المحافظة على هيكله العام ، حتى بلغ حجم الكتاب في طبعته الثالثة (٤٥٤ صفحة ) أكثر من ضعف حجمه في طبعته الأولى .

وكان لمصطلح « الأدب المقارن» نفسه وقفة سريعة تشير إلى بعض جوانب القصور في الصياغة التي أصبحت مشهورة ، والتي لا تكاد تغطى طبيعة المادة التي تهتم بالآداب وليس بأدب واحد ، وتتم خلالها المقارنة بين طرفين متساويين ويكون أحدهما أولى بصيغة اسم الفاعل والآخر بصيغة اسم المفعول. ويشير إلى أن الأولى أن يسمى العلم « التاريخ المقارن للآداب» ولكن المصطلح الفرنسي الذي شاع في الكتابات الفرنسية في القرن التاسع عشر ، هو مصطلح الفرنسية الشرنا شاع في الكتابات الفرنسية في المختار مطابق له في صيغته وقصوره . وقد أشرنا من قبل إلى أن الذي اختار هذا المصطلح هو فخرى أبو السعود، وهو من أصحاب الثقافة الإنجليزية، مع أن المصطلح الإنجليزي يعطى في صياغته دلالة أقرب إلى معنى المصدر من اسم المفعول Compartive Litereture .

ويتتبع غنيمى الظروف التى ساعدت على نمو فكرة تبادل التأثير والتأثر بين الآداب إنطلاقا من تأثر الأدب الرومانى بالأدب الإغريقى فى أعقاب انتصار روما على أثينا ، وهو التأثر الذى أخذ شكل المحاكاة ، وجعل الأقدمين يقولون : « إن روما غزت أثينا عسكريا ولكن أثينا غزت روما ثقافيا » ولسوف يمتد مفهوم المحاكاة إلى أجيال لاحقة فى التراث الأوربى ويجسد مبدأ هاما من مبادئ عصور الإحياء والتنوير حتى تصبح « المحاكاة » لمجمل التراث الإغريقى واللاتينى، هدفا رئيسيا من أهداف البعث الأدبى فى أوربا.

وإذا كانت ظروف التأثر قد تمت في مرحلة أولى على مستوى « الزمان» بين حضارات متعاقبة ، فإن حساسيات كثيرة كانت تمنعها من أن تتم على مستوى « المكان » في حضارات متزامنة ، فلم يكن الجنوب يعترف بأدب الشمال ، ولا الغرب يقر بعطاء الشرق ، لكن القرن الثامن عشر جاء في أوروبا لكي يزيل هذه الحواجز المعنوية فتظهر شخصيات مثل مدام دى ستايل تدعو في فرنسا إلى

ضرورة التنبه إلى ثراء الفكر والأدب فى ألمانيا، ويكتشف قولتير الفرنسى عبقرية شكسبير الإنجليزى ويتألق جوته الألمانى ويترجم أنطون جالون « ألف ليلة وليلة » الشرقية ، وتبدو الظروف أكثر قابلية لتبادل الاعتراف بالفضل الأدبى ، ثم تساعد الروح العلمية فى مناهج البحث فى القرن التاسع عشر على ترسيخ الاعتقاد بعدم إمكانية دراسة الجزئيات بمعزل عن بعضها البعض ، ومعاملة الأجناس الأدبية معاملة الأجناس الحية من حيث النشوء والتطور ، وشيوع نزعة المقارنات توخيا للوصول إلى أعماق الحقيقة ، وكل ذلك سوف يؤدى إلى ظهور مصطلح الأدب المقارن على يد جوزيف تكست فى فرنسا سنة ١٨٢٧ .

والتخطيط الذى يقترحه غنيمى لميادين ومناهج البحث فى الأدب المقارن يستجيب بصفة مباشرة – و هذا طبيعى – لمفهوم المدرسة التاريخية الفرنسية ، وهو يمهد لهذا التخطيط بحديث عن عالمية الأدب وعواملها، يتعرض فيه للظروف التى يتم خلالها عادة لقاء الآداب وتبادل التأثير والتأثر فيما بينها سواء كانت عوامل عامة مثل الهجرات والحروب والغزو، أو عوامل خاصة مثل انتقال الكتب وتأثير الشخصيات الأدبية، أو ظهور من يسمون بالوسطاء ، وهم الذين يشكلون جسرا بين ثقافتين ، كما كان شولتير بين الفرنسية والإنجليزية ، ومدام دى ستايل بين الألمانية والفرنسية وابن المقفع بين الفارسية والعربية .

أما تتبع مظاهر هذا التأثر فيمكن أن يتم من خلال قنوات كثيرة ، منها تقسيم النتاج الأدبى إلى أجناس، أو تتبع ما يسمى بالنمناذج البشرية أو دراسة مصادر الإنتاج الأدبى ، أو دراسة المداهب الأدبية ، أو تصوير الآداب للبلاد والشعوب الأخرى ، وهذه القنوات تشكل في مجملها وسائل رسم الأطر الخارجية الممكنة للأعمال الأدبية ، وهي الأطر التي يمكن انطلاقا منها تتبع المجرى التأثري من المنبع إلى المصب أو رصده في نقطة من نقاط تحركه . وفي تتبعه للأجناس الأدبية يعكس التقسيم الكلاسيكي لها إلى الملحمة والمسرحية وقصة الحيوان كأجناس شعرية وإلى القصة والتاريخ وفن المناظرة والحوار كأجناس نثرية ، ولا يغفل خلال ذلك ما يدور حول فكرة تقسيم الأجناس ذاتها من حوار وحول بعض الدراسات الحديثة الوصفية لها .

وخلال تتبعه لرحلة كل جنس يتوقف أمام نقاط التماس الممكنة بين الأدب العبربى والآداب العالمية، كما كان الشأن عند حديثه عن الملحمة فى العصور الوسطى وإشارته إلى ملحمة دانتى « الكوميديا الإلهية » وبيان كيف أنها – وفقا لآراء الباحثين الأوروبيين وعلى رأسهم أسين بالاثيوس – قد أفادت كثيرا من الفكر الإسلامى من خلال قراءة دانتى لمخطوطات عربية ترجمت إلى اللاتينية ودارت حول تفسيرات قصة المعراج ، وإفادته من مصادر أخرى من أهمها الفتوحات المكية لابن عربي .

أما حديثه عن جنس المسرحية فهو يمتد لكى يصبح مزيجا من الحديث في النقد الأدبى والأدب السقارن، وهو يستبع جذورها في الأدب اليوناني والنقد الأرسطي، وتطورها في الأدب اللاتيني والعصور الوسطي، واتجاهاتها في الآداب العالمية ، لكي يقوده ذلك إلى المسرحية الغنائية الأوربية ومدى تأثرها بالتراث العربي والشرقي مثل مسرحية «معروف إسكافي القاهرة» لهنري رابو ومسرحية شهر زاد لموريس رافيل ، ثم يعود إلى المسرحية في الأدب العربي فيتتبع الجذور بدءا من المسرحية الفريسية وأنماط المسرح التركي منتقلا إلى تأثير المسرح الكلاسيكي الفرنسي على نشأة المسرح العربي الحديث من خلال عرض مسرحيات موليير وراسين وكورني وفكتور هيجو بعد تعريبها أو تمصيرها على يد فرق الشوام في نهاية القرن المساطى، وينتسهي بالوقسوف أمام شسوقي معلنا أنه راثد في نهاية القرن المساطى، وينتسهي بالوقسوف أمام شسوقي معلنا أنه راثد

ولا تقل دائرته اتساعا في محاولة رصد جنس « القصة على لسان الحيوان» حيث تمتد من الأدب السنسكريتي القديم ، في حكاياته القديمة التي صيغت على يد راهب البراهمة « بيدبا» في حكاياته التي صياغها في الحكمة على السنة الحيوانات للملك دبشليم في القرن الثالث الميلادي، والتي حملت اسم « الحكايات الخمس » أو « البانجاتانترا» وهي الحكايات التي انتقلت بعد ذلك إلى الأدب البهلوي في فارس قبل الإسلام حيث ترجمها برزويه تحت عنوان « كليلة ودمنة» ومنه انتقلت إلى ابن المقفع الذي ترجمها إلى العربية ، وظلت ترجمته أشهر من الأصول

التى تناقلت عنها فى البهلوية أو السنسكريتية ، حيث ضاعت هذه الأصول ولم يبق إلا الأصل العربى الذى قدر له أن ينتقل إلى معظم لغات العالم الوسيط والحديث ، وأن تكون ترجمته إلى الفرنسية مصدر تأثير مباشر على الشاعر الفرنسي جون دى لافونتين فى القرن السابع عشر، وأن تكون صياغة لافونتين بدورها مصدر تطوير وتأثر فى الآداب العالمية الحديثة ومنها الأدب العربى الذى تأثر رواد هذا الجنس الأدبى فيه من أمثال أحمد شوقى ومحمد عثمان جلال برؤية لافونتين الشعرية له .

إن هذا التخطيط المحكم هو الذي ينتهجه غنيمي في بقية الأجناس الأدبية ويثير من خلاله أسئلة هامة في حقل الدراسات الأدبية المقارنة عامة ودراسات الأدب العبريي على نحو خناص ، فألف ليلة وليلة ، تلقى الأضواء حول جنذورها الفارسية وصياغتها العربية في أجيال متلاحقة وتأثيراتها الأوربية ، ورسالة الغفران لأبي العلاء المعرى - والتوابع والزوابع لابن شهيد ، يجرى التساؤل حول احتمالات وجود جذور لهما في الأدب الإيراني القديم ، وحول تحقيق مدى الصلة الممكنة بينهما وبين الكوميديا الإلهية لدانتي ، وجنس المقامة العربية يتم رصد علاقاته بالأدب الفارسي وبالأداب الأوربية من خلال التقاء الحضارتين ، وشعر الغزل العربي يجرى تتبعه وانتقاله إلى مرحلة الغزل العذرى بعد الإسلام ثم وصوله إلى مرحلة التأويل الصوفى في الأدب الفارسي على نحو خاص ، أو انتقال شعبة غنائية من هذا الفزل لكي تؤثر في الشعر الأوربي الوسيط في حركة شعراء التروبادور .. وهكذا تثار عشرات القضايا المقارنة في هذا الكتاب الرائد ، وقد تكفل غنيمي نفسه بتطوير بعضها في كتب لاحقة مثل كتابه عن الحياة العاطفية بين العذرية والتحصوف والذي درس فيه موضوع « ليلي والمجنون» في الأدبين العربي والفارسي  $^{(1)}$ ، وكتاب «دراسات أدبية مقارنة »  $^{(7)}$  الذي طور فيه موضوع «كليوباترا» و «هيببانتا» وكنتباب دور الأدب المنقبارن في توجيبه دراسيات الأدب العبريي المعاصر » <sup>(۳)</sup> ،

<sup>(</sup>١) دار نهضة مصر للطبع والنشر ، د ، ت.

<sup>(</sup>٢) دار نهضة مصر للطبع والنشر ، د ، ت،

<sup>(</sup>٢) دار نهضة مصر للطبع والنشر ١٩٥٦ .

وكتاب « النماذج الإنسانية في الدراسات الأدبية المقارنة » (١) وقد طور فيه موضوعًا مثل موضوع المقامة وتأثيرها في الأدب الأسباني والآداب الأوربية ، وهناك موضوعات أخرى كثيرة نشطت على يد كثير من الدارسين بعد أن أثارها كتاب « الأدب المقارن» لغنيمي هلال الذي يعد دون شك أول « معجم» للدراسات المقارنة في الأدب العربي .

ولقد يؤخذ على كتاب غنيمى هلال من بعض الدارسين ، أنه توقف عند مرحلة المدرسة التاريخية الفرنسية ، ولم يتجاوزها إلى مرحلة المدرسة النقدية الأمريكية التى كانت قد بدأت فى الظهور فى نفس الفترة التى صدر فيها كتاب غنيمى ، والواقع أن الاتجاه النقدى لم يلغ الاتجاه التاريخى، وإنما طرح أفكارا لتوسيع دائرة الدراسات المقارنة ، وهى أفكار ما زال كثير منها موضع نقاش . وعلى كل حال فطبيعة الأمور كانت تقتضى طرح وجهة نظر المدرسة التاريخية أولا، والتى كان قد عرفها العالم منذ قرن وربع، لكى يدور الحوار معها قبولا أو اختلافا .

وقد يؤخذ كذلك من قبل باحثين آخرين ، أن بعض أفكار غنيمى تلتقى مع أفكار كتاب فرنسيين آخرين ، كتبوا قبله فى الأدب المقارن مثل فرانسوا جويار (٢)، والحق أنه التقاء حتمى ما دام الأمر يتصل باستعراض منهج أو الإشارة إلى حقائق تاريخية أو أدبية أصبحت من ثرات الباحثين، وهو التقاء لا يتم بين جويار وغنيمى وحدهما ، ولكنه يتم كذلك فى أى كتاب من كتب المداخل لفرع جديد تعرف به أو تعرض لقضاياه العامة (٢) لقد احتل كتاب غنيمى هلال « الأدب المقارن» دور الريادة فى هذا الفرع في الأدب واستحق بجدارة ما كتبته عنه دائرة المعارف الفرنسية من أنه حامل شعلة هذا العمل إلى الوطن العربى (٤).

<sup>(</sup>١) دار نهضة مصر للطبع والنشر ١٩٥٧ ،

<sup>(</sup>٢) مكونات الأدب المقارن في العالم العربي ، سعيد علوش ، سوشيري الدار البيضاء سنة ١٩٨٧ -

<sup>(</sup>٣) انظر مثلا : 1968 JEun . Litterature generale et Litterature Comparee . Paris علوش على التقابل بينه وبين كتاب جويار .

<sup>(4)</sup> Encyclopedia universalis, V. 10. p. 11. paris 1968.

## (ب) نموذج للأطروحات الأكاديمية في الأدب المقارن هيباتيا في الأدبين الفرنسي والإنجليزي رسالة غنيمي هلال التكميلية إلى جامعة السريون

تقدم محمد غنيمى هلال سنة ١٩٥٢ برسالته التكميلية إلى جامعة السوربون للحصول على درجة دكتوراه الدولة في الأدب المقارن ، وفقا للوائح التي كانت تقضى بإعداد رسالتين متتاليتين لهذه الدرجة العلمية ، وقد كان عنوان الرسالة التكميلية : « موضوع هيباتيا في الأدبين الفرنسي والإنجليزي من القرن الثامن عشر إلى القرن العشرين » .

Le Theme d'hypatie dans la Litterature fransaise et anglaise du XVIIIem sieele au XXem siecle.

وقد جاءت الرسالة في ٢٧١ صفحة على الآلة الكاتبة ، وكانت قد حظيت قبل أن تقدم للمناقشة بموافقة عميد كلية الآداب بجامعة باريس على تقديمها للجنة الحكم في الرابع من ديسمبر سنة ١٩٥١ ، وبحصولها على إذن الطبع من مدير أكاديمية باريس ، وقد صنفت الرسالة في مجموعة من الفصول مرت بها بين الجذور التارخية لحكاية هيباتيا الفيلسوفة المصرية ومديرة جامعة الإسكندرية في القرن الخامس الميلادي ، والمعالجة الأدبية لها في الأدبين الإنجليزي والفرنسي منذ التفات عصر الثورة الفكرية والأدبية في أوروبا إلى عصور الصراع القديمة باعتبارها مرآة يمكن أن تنعكس عليها مشاكل القرون المعاصرة في أوروبا ، وبينهما من التشابه ما جعل واحدا مثل مينار يقول فيما يقتبسه غنيمي في المقدمة : « إن الطوائف الأوروبية تعيش الآن في عصرها السكندري»، وهو العصر الذي نمت وقتلت فيه فيلسوفة الإسكندرية الجميلة هيباتيا سنة ١٤٥٥ م .

وكانت هيباتيا قد نشأت وتثقفت في مصر ، وهي ابنة الفيلسوف تيون وهو قد نشأ كذلك في مصر وتعلم بها وإن كان ينتمي إلى جذور يونانية ، والعصر الذي عاشته هيباتيا بين أواخر القرن الثالث الميلادي وأوائل القرن الرابع (٣٧٥–٤١٥م). كانت الإسكندرية فيه عاصمة العالم الثقافية بمكتبتها الشهيرة وجامعتها التي تخرج فيها كبار فلاسفة العصر القديم من أمثال فيلدن وأفلوطين .

لكن ذلك العصر من ناحية ثانية في الإسكندرية ، كان عصر الصراع بين الوثنية اليونانية المصرية ، والمسيحية واليهودية ، وقد أخذت كفة المسيحية ترجح شيئًا فشيئًا وتتتشر بين سواد الشعب ، على حين ينحصر الفكر اليوناني -المصرى بين الطبقات المثقفة ، وتظل اليهودية دائما كشأنها منعزلة في طبقات خاصة ، ولقد أوجد ذلك مناخا من الصراع كاد يتجسد في مواجهة عقالانية الفكر الفلسفي لجماهيرية الفكر الديني الذي كان ينقلب أحيانا إلى موجات من التعصب الهادر كما حدث في موقف الأسقف « سيريل» أسقف مدينة الإسكندرية الذي كان يمثل الطرف المقابل لهيباتيا الفيلسوفة ، رئيسة الجامعة وصاحبة الحظوة والتقدير في أوساط المثقفين ، وعلى حد تعبير المؤرخ المسيحي سقراط الذي كان معاصرا لهيباتيا ، والذي تحدث عنها في كتابه تاريخ الأدب الكنسي، واقتبس منه غنيمي هلال في رسالته بعض عباراته ثم أعاد ترجمتها إلى العربية في دراسة لاحقة : «هي من الصفوة نشأة وثقافة. وقد استثمرت مواهبها الخارقة في الاستزادة من العلم ، فأحرزت في العلوم سبقا فاقت به كل فلاسفة عصرها، وقدتوج هذا السبق بشرف آخرر، أنها كانت رئيسة جامعة الإسكندرية ، وقد شغلت هذا المنصب عن جدارة ، حتى اجتذبت شهرتها إليها عددا لا يحصى من طلاب الحياة العقلية من مصر وخارج مصر ٠٠ وبحكم منصبها كانت على صلة بكثير من الرجال ، ولكن ذلك لم ينل في شيء من طهرها وعفتها ، فظلت فوق الريبة و الشك من أصدقائها وأعدائها على سواء .. وكان قضاة الإسكندرية يهرعون إليها يستشيرونها في كل ما يستعصى عليهم من مسائل .. ولكنها كانت وثنية فكان المسيخيون يحنقون عليها ، ويرونها العقبة الكاداء في سبيل انتشار المسيحية ، وكان أسقف المدينة « سيريل» يضيق ذرعا بسلطانها ونفوذها .. وقد شجع هذا الأسقف جما عة من المتعصبين الحمقى على ارتكاب الجريمة الشنعاء فاجتمعوا بقيادة من يسمى بطرس ، وارتقبوا خروج هيباتيا لإلقاء درسها بجامعة الإسكندرية ، فاختطفوها من محفتها وحملوها إلى كنيسة الإسكندرية .. وجردوها من ثيابها ، وقتلوها رميا بقطع من الخزف ، ومزقوا جسمها إربا وأحرقوها » .

لكن هذا الموقف تحول إلى رمز فلم يمت لا على السنة المؤرخين ، ولا على أقلام الأدباء بالتعاقب ، وكما تقول مقدمة الرسالة فإنه حتى القرن السابع عشر كان موضوع هيباتيا يعالج من وجهة نظر تاريخية فقط . وابتداء من القرن الثامن عشر ، وخاصة في القرن التاسع عشر ، انتقل إلى ميدان الأدب ، والواقع أن عصر هيباتيا ، المليء بالاضطرابات والغموض ، والحركات الشعبية قاد الكتاب إلى أن يتطلعوا من خلاله إلى رسم صورة نموذجية صراعية للحرية والسعادة ، وفي بحثهم عن هذا النموذج ، فتشوا في رموز العصر القديم الذي يشبه عصرهم من كثير من الزوايا ، لقد قادهم ذلك إلى عصر هيباتيا ، المليء بكل أنواع الاضطرابات الدينية والعرقية والسياسية والفلسفية ، والذي يشبه العصر الأوروبي بعد القرن السابع عشر ، و هو ما دفع مينار إلى أن يقول - كما سبق أن اقتبسنا - إن الطوائف الأوروبية تعيش الآن عصرها السكندري » ومن هنا فإن جوهر فكرة الصراع في العصرين واحدة ، حيث ترمز مواجهة الهيلينية للمسيحية إلى فكرة الصراع في أوروبا بين الفكر الديني والفكر الإنساني ، المبنى على السعادة الاجتماعية ، ومن هنا امتدت إلى المواجهة بين العقل والدين ، بين التسامح والتعصب ، بين الطغيان والحرية ، وكانت قصة هيباتيا مجسدة لكثير من هذه الجوانب .

إن الفصل الذي يتعرض في الرسالة لموقف المؤرخين القدماء من هيباتيا يشير بالإضافة إلى مجهودات « سقراط» إلى مؤرخ كنسى آخر هو « فيلوستروج» الذي عنى بكتابة تاريخ الكنيسة في مصر حتى سنة ٤٢٣ م ، والذي لم يصلنا كتابه إلا من خلال ملخصه الذي عرضه تلميذه « فويتوس » لكن آراء الأ سقف المسيحي سيزنوس الذي كان تلميذا لهيباتيا ، تعكس كثيرا من أوجه التقدير التي كان يكنها

لها مسيحيو العصر غير المتعصبين ، فهو يكتب لها من ليبيا حيث كان يعمل أسقفا لمدنها « من أجلك وحدك يمكن أن أهمل وطنى ، فإذا تركته يوما ، فلن يكون ذلك إلا لكى أمثل في حضرتك» ويخاطبها في رسائله قائلا: « أمى وأختى وأستاذى ، ومن أنا مدين لك بكثير من الأيادى ومن تستحقين منى كل ألقاب الشرف » .

فإذا انتقل الباحث إلى العصر الحديث ، فإنه سوف يجد إرهاصات المعالجة الأدبية لموضوع هيباتيا تتجسد في بعض الكتابات التاريخية مثل كتابات المؤرخ الفرنسي تلمونت ، وكذلك المؤرخ البروتستانتي الفرنسي جاك باسناج (١٦٥٣–١٧٢٥) الذي كانت كتاباته المتسامحة والخصبة مصدرا هاما من مصادر كتابات فولتير عن موضوع هيباتيا فيما بعد .

غير أن الكتابات الأدبية الخالصة حول هيباتيا بدأت في القرن الثامن عشر وتميز في هذا الإطار الكاتب الإنجليزي جون تولاند (١٦٢٠–١٧٢٢) وقد طبع في سنة ١٧٧٠ كتابا عن تاريخ هيباتيا ويقول فيه عنها : «حسب النساء اعتدادا بقيمتهن أن تكون من بينهن امرأة مثلها في تلك الدرجة من الكمال .. ولديهن من بواعث الفخر والاعتداد بقيمتهن أكثر مما لدى الرجال من بواعث الخجل والعار أن يكون من بينهم متوحش لا يرق لمثل هذا الجمال وذلك الطهر وذلك العلم الرحيب الآفاق ».

وقد أحدثت كتابات تولاند رد فعل لدى الأدباء الإنجليز ، فتصدى بعضهم للدفاع عن « سيريل» القسيس الذى كان محرضا على قتل هيباتيا، ومن هؤلاء توماس لويس ، والمؤرخ سويداس .

لكن النقاش بين الأدباء الفرنسيين في القرن الثامن عشر حول هيباتيا بدا أكثر اتساعا وأهمية ، فأسهم فيه كثير من الكتاب في مقدمتهم كلود بيير جوجيه (١٦٩٧ – ١٧٦٧) الذي قدم أهم أطروحة في القرن الثامن عشر حول هيباتيا ، ومن هؤلاء أيضا دى لاكروز (١٦٦١ – ١٧٣٩) الذي شغل منصب أستاذ الفلسفة في الكوليج دى فرانس والذي قال عن هيباتيا : « هذه الفتاة كانت مبعث فخر لبلادها

ولجنسها » وكذلك كتب عنها ديدور في دائرة معارفه « إن الطبيعة لم تعط إنسانا روحا أسمى ولا عبقرية أرفع مما اعطته لابنة تيون ، وكل المعارف التي كان من الممكن أن تصل إليها الروح البشرية تجمعت في تلك المرأة » أما فولتير فقد اهتم بها في إطار حوارياته التاريخية – الدينية وكتب عنها في قاموسه الفلسفي ليرد على الاتهامات التي وجهها إليها « مالفيل» الذي كان يأخذ جانب « سيريل » في النقاش حول الوثنية والمسيحية ، واختار فولتير رسم صور ساخرة معاصرة عرب بها صورة هيباتيا من قراء القرن الثامن عشر ، حين افترض أن إحدى أساتذة الكلاسيكيات في عصره – مدام داسييه – قد حملت إلى جوار عملها الواسع لقب ملكة جمال باريس ، ويتصور أن قساوسة عصره قد عادوا إلى التدخل في الإنتاج الأدبي من جديد ، فقرروا أن قصيدة دينية يكتبها أحد الرهبان هي بالطبيعة أفضل من أشعار هوميروس ، وأن رئيس أساقفة باريس انضم إلى القساوسة ، وعارضتهم مدام داسييه ، فقرروا اغتيالها في كنيسة نوتردام ، وجروا جسدها عاريا داميا إلى اكبر ميادين باريس ، وهذا على وجه الدقة ما حدث لهيباتيا التي قتلتها عصبة من المسيحيين باسم التقوى .

إن القرن التاسع عشر سوف يشهد بدوره حضورا قويا لشخصية هيباتيا في الأدبين الإنجليزي والفرنسي وعلى مستوى أجناس أدبية مختلفة ، وتتجسد من خلالها شخصية هيباتيا كرمز للتسامح و الحرية ، ومع اهتمام الرسالة بالأعمال الأدبية الكبرى في العصر بالتحليل والدراسة فإنها لم تهمل الإشارة إلى أعمال أخرى أقل أهمية مثل المسرحية التي ألفت في القرن التاسع عشر ، وقدمت في لندن سنة ١٩٠٩ ، وقدمت فيها هيباتيا على أنها تسكن بيتا إلهيًا يتجسد فيه الحب و الإخاء العالمي، وتلك الأغنية التي كتبها ، هـ ، ن ، هارس جاكسون سنة ١٨٤٠ بعنوان أغنية هيباتيا « ظهرت التي كتبها ، هـ ، ن ، هارس جاكسون سنة ١٨٤٠ بعنوان أغنية هيباتيا « ظهرت التي كتبها ، هـ ، ن ، هارس جاكسون سنة ١٨٤٠ بعنوان أغنية هيباتيا « ظهرت الميكنية التي كتبها ، هـ ، ن ، هارس جاكسون سنة ١٨٤٠ بعنوان أغنية هيباتيا « ظهرت الميكنية التي كتبها ، هـ ، ن ، هارس جاكسون سنة ١٨٤٠ بعنوان أغنية هيباتيا « ظهرت الميكنية هيباتيا » طبق الميكنية هيباتيا « طبق الميكنية هيباتيا » طبق الميكنية هيباتيا « طبق الميكنية هيباتيا » طبق الميكنية هيباتيا » طبق الميكنية الميكنية الميكنية الميكنية الميكنية الميكنية الميكنية هيباتيا » طبق الميكنية الميكني

ومن الرموز الكبيرة التي اهتمت بهيباتيا في الأدب الإنجليزي في القرن التاسع عشر القس البروتستانتي كنجسلي ، الذي كان أحد رواد الرواية التاريخية

فى القرن التاسع عشر ، والذى كتب رواية « هيباتيا » لكى يجسد من خلالها فكرة الإصلاح عن طريق الدين ، إذا لم يكن رجاله من المتعصبين ، وهو يتلمس جانبا من العذر لشخصية «سيريل» ويحاول تبرئته من تهمة قتل هيباتيا ، ويعود بنزعته المتشددة إلى نشأته الدينية الصارمة ، ويحاول كنجسلى أن يوجد مناخا للوفاق بين النزعة الإنسانية عند هيباتيا ، وتعاليم المسيحية ذاتها ، وهو يظهر قدرا كبيرا من التعاطف مع شخصية هيباتيا ، ونختار هنا إحدى لوحاته التى قدمها غنيمى هلال مترجمة إلى الفرنسية في رسالته ، ثم أعاد هو نفسه ترجمتها إلى العربية في دراسة لاحقة في أسلوب ناصع ، يقول أثناء حديثه عن صورة هيباتيا في حجرتها المتواضعة بمنزلها الذي يطل من جهة على البحر الأبيض ومن جهة أخرى على متحف الإسكندرية ذي الحدائق الغناء وذي المكتبة التي تحتوي على أربعمائة ألف متحطوطة غارقة في تأملاتها قبيل استقبائها « أورست » حاكم الإسكندرية الذي عجل بزيارتها هي أولا ، عقب عودته من سفر له خارج مصر .

على كرسى صغير أمام منضدة فوقها مخطوطة كانت تقرأ امرأة في حوالي الخامسة والعشرين من عمرها، كأنها الإلهة الوصية على هذا المعبد الصغير ، ملابسها في انسجام تام مع بساطة الحجرة ، ومع أثاثها الكلاسيكي في ثوب قديم يوناني الطراز ، أبيض كالثلج يتدلى حتى قدميها ، ويصل حتى أعلى عنقها، وله خاصة ذلك الطراز الصارم الأنيق في أن الجزء الأعلى منه ينثني مرة أخرى من الخلف في شكل بنيقة تغطى هيكل الجذع على حين يدع الذراعين وأطراف الكتفين عريانة ، وملابسها خالية من كل حلية سوى عصابتين أرجوانيتين دون الجبهة ، وحذاء ذهبي مزركش في قدميها، وشبكة ذهبية تمسك بشعرها من الأمام والخلف ولا يكاد المرء يميز شعرها من الشبكة لونا وتألقا ، ذلك الشعر الذي يشبه شعر قارعة ، وبشرتها ممتلئة متينة لدنة كالفضة لونا ، ويبدو في عينيها الرماديتين فارعة ، وبشرتها ممتلئة متينة لدنة كالفضة لونا ، ويبدو في عينيها الرماديتين الصافيتين حزن عميق ، وعلى شفتيها الحادثين المقوستين فيض من الوعي المقهور .. تدرس وتقرأ وتدون ملحوظاتها حتى ليحسبها الرائي إحدى صور الآثار المقهور .. تدرس وتقرأ وتدون ملحوظاتها حتى ليحسبها الرائي إحدى صور الآثار

القديمة أو الرسوم البارزة ، ويلحظ المرء شبهها الرائع بحضور آلهة أثينا التى تغطى كل جدران الحجرة .. ها هى ذى التماثيل محطمة وقد سكنت أصوات الآلهة، ومع ذلك من الذى يقول إن عقيدة الأبطال والحكماء قد ماتت .. إن الجمال لا يمكن أن يموت أبداً .

إن كنجسلى حاول أن يعكس في روايته حول هيباتيا جوهر نظرته إلى مشكلات الحياة الاجتماعية في إنجلترا في عصره، وجوهر فكرته حول إمكانية قيام إصلاح اجتماعي قائم على المسيحية العقلانيتة ، ومن ثم فقد تعددت روافده في رسم صوره ، انطلاقا من كتابات المؤرخين ، مرورا بآراء الفلاسفة ورجال الدين، وانتهاء بعصره الذي كانت تتعكس عليه أضواء عصر هيباتيا، وقد تميزت رواية كنجسلى كذلك برسم صور متعددة للأوساط المختلفة في عصر هيباتيا حيث كانت الإسكندرية تزخر بهذه الأوساط ، فهنالك الوسط الروماني ، وهنالك حيث كانت الإسكندرية وهنالك الرهبان الذين فضلوا البعد عن الصراع ، فأقاموا الجماعات اليهودية ، و هنالك الرهبان الذين فضلوا البعد عن الصراع ، فأقاموا وجماعات المتعصبين قتلة هيباتيا بزعامة بطرس ، وهنالك العناصر اليونانية ، وكل أولئك تنعكس صورهم النابضة الحية في رواية كنجسلى – لكن الرواية من ناحية ثانية تزدحم بالآراء الفلسفية التي يعرض لها غنيمي هلال بالتحليل ، مثل مفهوم الخير والشر ، وخلود الروح ، ومفهوم الإله في المسيحية، وفي الأفلاطونية الحديثة والعقلانية المسيحية ، وموقف المسيحية من الجسد ، كما تعكس الرواية كذلك الميول الرومانسية الواضحة عند كنجسلي .

أما الشاعر الفرنسى الكبير « لوكنت دى ليل » الذى ثار على المدهب الرومانيتكى سنة ١٨٤٠ وعاب النزعة الذاتية المغرقة فيه ، ودعا إلى تجسيد الجمال الموضوعي في الاتجاء الذي عرف بالبرناسية ، فقد قادته تلك النرعة نحو التراث الإغريقي لكي يلتقى بنموذج هيباتيا ويولع به ، وقد عالج « لو كنت دى ليل » موضوع هيباتيا في ثلاثة أعمال ، سنة ١٨٤٧، كتب قصيدة « هيباتيا»، ثم كتب سنة

۱۸۵۸ « حوارية بين هيباتيا وسيريل » ثم عاد سنة ۱۸۷۶ ليحول الحوارية إلى مسرحية ، وتقف الرسالة بالتحليل أمام الأعمال الثلاثة وتعود ببعض العناصر الفنية في قصيدة « دي ليل» إلى قصيدة سابقة عليها كتبها « لايراد» حول الآلهة اليونانية ، وتعود عناصر أخرى إلى كل من « مينار» و «فوربير» .

وكما وقفت الرسالة أمام العناصر التاريخية والفلسفية عند كنجسلى الروائى الإنجليزى في حديثه عن « هيباتيا » حللت العناصر نفسها عند « لوكنت دى ليل» الشاعر الفرنسى ، فبينت كيف أن العناصر الجسدية والنفسية ظهرت في القصيدة على حين اختفت العناصر الجسدية أو كادت في كل من الحوارية و المسرحية ، وفيما يخص التاريخ فقد نجح « دى ليل» في رصد لحظة أفول الوثنية وتدهور الإمبراطورية الرومانية ، وعلى المحور الفلسفي شفّت الأعمال عن تأثير الفكر الأفلاطوني والهيليني على التيار المسيحي في الإسكندرية .

وفى أعمال «دى ليل» تواجه العالمان الإغريقى والمسيحى ، وتذبذب موقف الشاهر فى التعاطف ، فعلى حين تبدى قصيدة ١٨٤٧ ، احترام الشاعر للمسيحية مع عدم اعترافه بألوهية المسيح ، فإن الحوارية الوسطى كشفت عن تردده بين المثالية المسيحية والمثالية الإغريقية ، وتحسم المسرحية التى كتبت سنة ١٨٧٤ الموقف لصالح الوثنية والفكرة الإنسانية ، ويشدد الشاعر من خلال ذلك على التعصب المسيحى والعنف وهمجية رجال الكنيسة ، وهومن خلال إظهار تعاطفه مع الفلسفة الإغريقية يؤسس لفكرته فى الجمال الفنى الذى يرى أنه ينبغى أن يكون هدفا فى ذاته ، ويرى أن المثالية الإغريقية حققته على نحو يضعه إلى جانب ذلك فى خدمة الخير والحقيقة .

وفى القرن التاسع عشر ، عرف الأدب الفرنسى كذلك أعمالا أخرى تدور حول هيباتيا ، مثل قصيدة هدام لويس كولى (١٨١٠ – ١٨٧٦) التى حملت عنوان : «تجديد الذكريات» وأهدتها إلى صديقة لها كانت عائدة من زيارة مصر ، وقبد طبعت القصيدة في ديوان « الذي يوجد في قلوب النساء » سنة ١٨٥٢ ، وتبدأ القصيدة بتجميع الرموز المصرية :

مآذن القاهرة ومعابد طيبة والمماليك يمرحون مع الفتيان السمر والشلالات العظيمة في الجنوب وأبو الهول العظيم رابض على صدر الصحراء والرموز الهيروغليفية تخفى وراءها بعض صفحات من التاريخ

وعندما تصل في قصيدتها إلى الحديث عن هيباتيا ، تصور بشاعة اغتيالها وموقف القس « سيريل» فتقول :

اضربوا هكذا قال سيريل لم يعد العالم إلا حقلا مجدبا أى طريق فظ يقود إلى السماء إن الجسد منذ هذه اللحظة قد انتهك

والحب أصبح فسوقا .

وإلى جانب مدام لويس كولى ، ظهرت رواية « كليموند درول » عن هيباتيا ، ومع أن النقاد لم يهتموا بها كثيرا ، فقد تعرضت لها رسالة غنيمى هلال ، والتقطتها من بين مناخ عصر كثر الحديث فيه فى أوروبا عن الإسكندرية ، والصراع اليونانى المسيحى ، و حللت الرسالة مصادر الرواية عند كل من كنجسلى الإنجليزي وشاتوبريان الفرنسى، وأبانت أن موقفها كان يتسم بالتعاطف مع المسيحية لدرجة ترى معها أن المسيحية وحدها هى التى عرفت « الحقيقة» .

وتتناثر أعمال أخرى في الأدب الفرنسي مثل أعمال لويس مينار الذي تعرض لموضوع هيباتيا في عدة أعمال ، وخاصة عند معالجته لأسطورة القديس « سان هيلاريون» .

أما « موريس بار» فقد كتب قصة « البطولة الفائقة» حول هيباتيا سنة ١٨٨٥، وكذلك تعرض لها « موريس ماجرى » عندما كتب روايته في الإسكندرية .

وعلى هذا النحو تنامى موضوع هيباتيا فى الأدبين الإنجليزى والفرنسى تحت دافع التقدم العلمى الذى شهده القرن التاسع والذى قاد إلى التقدم الفكرى وشجع على مراجعة وتمحيص الماضى ، وأغرى البرناسيين باقتراب أكثر من جماليات الفن الإغريقى ، ومن رموزه المشعة فى مجال حرية التفكير والتسامح وسعة الأفق وكلها رموز جسدتها هيباتيا ، فى مقابل الانغلاق والتعصب والعنف التى جسدها سيريل ، وكان الواقع الأوروبي فى حاجة إلى إنعاش هذه الروح الأولى ، وإدارة الحوار الفنى العميق حول بواعثها ومعوقاتها ، وأعانته شخصية هيباتيا على أن يجسد ذلك كله .

وكان أن وقف غنيمى هلال أمام مجمل هذا التراث فى الأدبين الإنجليزى والقرنسى ، ليقدم عنه هذه الدراسة الجامعية العميقة فى الأدب المقارن والتى تزخر بالقدرة الفائقة على الاستقصاء والجمع والتحليل والمقارنة ، كما تشع منها أضواء التحضر العميق. والوطنية المجنحة .



## (ج) نزعة المقارنة بين الآداب في كتابات العقاد

نود أن نشير في هذه الدراسة التي قدمت ، أولا في شكل محاضرة بأحد المنتدبات الثقافية بالقاهرة ، إلى الخطوط العريضة لنزعة المقارنة بين الآداب في كتابات الأستاذ عباس محمود العقاد (١٨٨٩ – ١٩٦٤) وهي نزعة لم ترتبط بالضرورة بمصطلح « الأدب المقارن» وإنما وازته وتقاطعت معه في بعض المراحل ، واحتفظت لنفسها بمصطلحاتها الخاصة في مراحل أخرى ، ولكنها شكلت في مجملها جزءا من جهود الرواد من الدارسين والمفكرين العرب في سبيل تأسيس نظرة واسعة للأدب العربي باعتباره جزءا ينتمي إلى كل يحتوى على نظائر متشابهة في طبيعة جوهر رسائلها ووسائلها، وإن اختلفت المعطيات من حين لأخر.

ولم نشأ في هذه الدراسة أو بالأحرى في تلك المحاضرة أن نتعرض لإنتاج العقاد الأدبى نفسه – وخاصة في مجال الشعر – باعتباره موضوعا صالحا للدرس المقارن ، وخاصة من زاوية علاقته بالمدرسة الرومانسية الإنجليزية عامة وبالشاعر وردز وورث بصفة خاصة وهو الموضوع الذي حظى من قبل بإشارات من كثير من الدارسين، وآثرنا أن نظل في إطار كتابات العقاد التي وردت في مقالاته وكتبه والتي تعالج ظاهرة المقارنة أو الموازنة – وقد كان لهذه المصطلحات مدلولات خاصة لديه كما سنري – وكانت تنطلق غالبا عند الحديث عن الشخصيات العظيمة في مجالات الفكر العربي أو العالمي .

وآثرنا كذلك أن تظل لغة هذه الدراسة الموجزة قريبة من لغة المحاضرة التي أديت بها ، فقد تشكلت لغتها في مناخ الاتصال المباشر بين المتكلم والمتلقى الذي

يستمع دون أن ينظر إلى هوامش الصفحات وأسماء المراجع ، والذي يتلقى الجملة دون أن تكون لديه فرصة إعادة تلقيها والتأمل فيها كما هو الشأن بالنسبة للقارئ، وتلك كلها عوامل لا تؤثر فقط على صياغة اللغة ، وإنما تؤثر على صياغة «الفكرة»، والواقع أن « الأدب المقارن» فرع جديد نسبيا من فروع المعرفة الإنسانية عامة والأدبية خاصة، فهو ... فرع لم يوجد في الدراسات المالمية أساسًا إلا في القرن الماضى ؛ في نهاية الرُّبع الأول من القرن الماضي وُجد هذا الفرع في جامعات فرنسا ، وبدأ بعده ينتشر إلى الجامعات العالمية ، وهو لم يدخل مثلا الجامعات المصرية إلا في سنة ١٩٥٢ على يد د. محمد غنيمي هلال عندما عاد من فرنسا ، فكتب سنة ١٩٥٣ أوَّل كتاب عربي مؤلف عن الأدب المقارن ، وكان قد سُبق بمحاولتين في دار العلوم كتبها في نحو سنة ١٩٤٥ بعنوان « تيارات أدبية بين الشرق والغرب » ومحاولة أخرى للدكتور إبراهيم سلامة الذي درس أيضا التماء الآداب التقاءً عامًا خلال محاضراته في دار العلوم - وهي بالمناسبة أوَّل مدرسة عُليا أو كلية جامعية في مصر تطرح هذا المنهج بين مناهجها - طرحته في لائحتها الداخلية سنة ١٩٤٥ ، وأرسلت له أول بعثة في تاريخ البعثات في مصر ، هي بعثة محمد غنيمي هلال الذي تخصص في هذا الفرع وعاد سنة ١٩٥٣ ، وتلك المعلومات النظرية السريعة المتصلة بتطور الفرع الأكاديمي تثبت إلى أي حدٍّ كان العقاد - وهو قارئ متفتح نهم لا علاقة له بالسلم الجامعي ولا بالترتيب الأكاديمي -كان ممن يُزاحمون دائما ويرتادون الآفاق الجديدة ، ويسبقون حتى المتخصصين والأكاديميين في طرق أبوابها .

نعن لم نعرف إذن الأدب المقارن كعلم دراسى إلا فى أواخر الأربعينيات ، ولم نعرف مؤلفاته العربية إلا فى بداية الخمسينيات ، وإن كنا قد عرفنا محاولات المقارنة بين الآداب ، ظهر بعضها فى أوائل الأربعينيات على يد فخرى أبو السعود وهو كاتب مصرى نشيط ، كان مدرسًا للغة الإنجليزية ، وطرح بعض المقالات فى هذا الفرع فى مجالات العصر ، وبعض الإشارات السريعة على يد أحمد ضيف أول متخصص فى الأدب العربى من جيل طه حسين الذى نبّه إلى علاقة الشرق بالغرب

تنبيهًا عامًا ، ولم نعرف المصطلح نفسه فى اللغة العربية إلا عندما تُرجم أول كتاب من الفرنسية يحمل هذا الاسم وهو كتاب : la Litterature Comparee لمؤلفه كتاب من الفرنسية يحمل هذا الاسم وهو كتاب : Paul Van Tieghem ترجم إلى العربية سنة ١٩٤٥ ، واختار له المترجم مصطلح الأدب المقارن .

ولعلُّ هذا المصطلح كانت له إثارة لدى العقاد في مقال كتبه في شبه احتجاج على المصطلح ، والعقاد رجلُ شديدُ الدقة، فكان يتساءل قائلا: الأدب المقارن بماذا ؟ لأنه يغوص إلى أعماق الصيغة العربية ، فيجد أن الصيغة العربية عندما تستخدم هذا الفعل فاعلَ تقول:

قَارَنَ بكذا ،

قارَنَ شيئًا بشيء ، فيظُن أنه ينبغي أن يقال المقارَنَ به أوالمقارِن بغيرة .

والعقاد كان قد أثار في مقال له بعض تساؤلات حول التسمية والفرع والدّلالة ، لكن الواقع الذي يُحْسَبُ للعقاد أنه منذ فترات مبكرة كان نهجُه الذي اختاره في دراسة الأدب بصفة عامة هو عدم التوقف عند الحدود الإقليمية للنتاج ، وترديد الصيحة التي لم يَمَلُّ منها والتي أصبحت الآن جزءًا من نسيج الدراسات الحديثة ، والتي مضمونها أن نتاجنا الأدبي جزءُ من نتاج العالم ، أنَّ اللغة كائن قابل للتشريح والدراسة ، والأدب نتاج لغيرنا فيه نصيب ، كما لنا فيه أيضا نصيب والأجناس الأدبية سنبقنا أحيانا الشعوب الأخرى إليها، وسبقتنا الشعوب الأخرى عن التطور أن ننظر إلى ما منعه الآخرون .

من هذه الناحية كانت هزات العقاد العنيفة حتى للشعراء العرب الذين عاصروه أو سبقوه تصديا لمناهجهم في التفكير ، وكانت هزاته قائمة على المقارنات التي يعقدها بينهم وبين الشعراء الغربيين .

احيانا كانت هذه المقارنات تأخذ الروح العامة، كما صنّع هو في شعراء مصر وبيئاتهم في الجيل الماضي في مرحلة مبكرة جدا كأن يقال إن القرق بين الشاعر

العربى فى الجيل الماضى السابق عليه والشاعر الأوروبى ؛ أن الشاعر العربى تتعكس الصورة على حواسه فلا تتجاوز هذا الانعكاس إلى مرحلة أعمق من الحواس ، وأنه من أجل هذا يتحول الشعراء إلى مهرة فى صناعة الصورة ونسخها عن بعضهم البعض، ويصيرون أقرب إلى شعراء النحاة ، لكن الشاعر الأوروبى عندما يترك الصورة تتجاوز مرحلة الحس الأولى ، فتمتزج بنفسه فهو يقدم فى الواقع صورة مختلفة عن تذوق الكون .

ومن أجل هذا كان يقول إنك عندما تقرأ ثلاثة أو أربعة شعراء أوروبيين تجد كلا منهم صورة مختلفة من الطبيعة .

هذا مُولِع بمنطق الطير وذلك مولع بحديث الشجر ، وذلك مُولِع بالسكون ، وهذا مولع بالحركة ، لكنك قد تقرأ ثلاثة أو أربعة من شعراء الجيل الماضى فلا تجدهم إلا نسخًا متشابهة من فكرة التصوير ونسخ التصوير .

كانت فكرة المقارنة قائمة فى ذهنه منذُ البدء ، وهى الفكرة التى اتخذها رأس حربة فى هجومه الشهير على شوقى ، ونصوصه الأساسية التى وردت فى الديوان: « اعلم أيها الشاعرُ العظيم أن الشاعر هو من يشعر بجوهر الأشياء» نصوص قائمة على فكرة ماهية الشاعر كما يراه فى الآداب الأوربية أو ماهية الشاعر كما يراه فى الآداب العربية .

لكن هذه النظرة العامة طورها العقاد في مراحل مختلفة، طورها أحيانا عندما وقف أمام بعض الشعراء المتميزين في العربية ، وحاول أن يبحث عن أصدائهم في الآداب الأخرى . ليس بالضرورة الأصداء بالطريقة المباشرة ؛ طريقة للنتقال الأثر من منبع معين إلى مصب معين ، ولكنه حاول أن يرى الصورة الموازية.

والمعجب حقيقة في منهج العقاد الذي أخذ يطوره من سنة ١٩١٦ في كتاباته عن المنتبى وأبى العلاء ونظائرهم في الشعر الأوربي أن المنهج الذي كان شائعا في دراسات الأدب المقارن حتى ذلك الوقت كان يُعرف بالمنهج الفرنسي أو بالمنهج التاريخي، وهو منهج كان يعتمد ببساطة على أن الدراسة المقارنة لكي تقوم لابد

أن تثبت أولا الصلة الموجودة بين الشاعر المؤثر والشاعر المتأثر به ، بمعنى، أو اكثر وضوحا، قبل أن نقول أن واحدا مثل Jean de La Fontaine تأثر بعبد الله بن المقفع لابد أن نعلم ما الذي أوصل نتاج ابن المقفع إليه أو لابد في هذه الحالة أن نتابع مثلا ما يسمى بالمجرى التاريخي، وأن نعلم أن كتاب عبد الله بن المقفع ترجم من العربية إلى الفارسية في أفغانستان في القرن العاشر مثلا ، وأنه ترجم من الفارسية إلى الفرنسية في القرن السادس عشر ، وأن هذه الترجمة وقعت تحت عين la fontaine ؛ لكي نقول هذا هو الجسر ، هذا المنهج اهتز اهتزازا شديدًا ، فقط في بداية الخمسينيات من هذا القرن ، عندما وجدت مدرسة سَمَّت نفسها (المدرسة النقدية ) وكان يحمل لواءها العلماء الأمريكان على وجه خاص فعُرفت بالاتجاه الأمريكي ، وهذا المذهب كان يرى ببساطة أننا لا ينبغي أن نعني أنفسنا بتتبع المجرى التاريخي فهذا شيء لا يفيد كثيرًا ، ولكن علينا أن نقابل بين التقنيات الفنية في الأعمال الأدبية حتى ولو لم نجد مجرى تاريخيا بينها ، هذا المذهب الذي يُعرف الآن بالمذهب النقدى أو الاتجاه الأمريكي ، لم ينضج ويعلم إلا سنة ١٩٥٢ على يدى عالمين أحدهما يسمى كالقن و الآخر يسمى براون وأيدهما عالم فرنسى يسمى ايتيامبل ، هذا المنهج نجد العقاد يتبعه منذ سنة ١٩١٦ دون أن يعلم عنه أنه منهج أو دون أن يسميه بتسميه معينة ، فهو يقف أمام نظرات فلسفة أبي العلاء المعري في الكون ويقارنها بفكرة دارون في النشوء والارتقاء ، فيقف أمام الجزئيات وقفات دقيقة جدا ويحاول بطريقة علمية دقيقة أن يجرد الأشياء من أعراضها ، ومن الأشياء الطارئة ، وأن يردها إلى صلبها، فيرى ما جوهر المذهب؟ الجوهر هو تنازع البقاء بين الكائنات فإذا وجد هذا الجوهر عند دارون فهو موجود قبله بقرون عند أبي العلاء ، فإذا قال أبو العلاء :

تناهبت العيش النفوس بقوة فإن كنت تسطيع النهاب فناهب

فهو يؤسس منذ فترة قديمة لفكرة التصارع من أجل البقاء، وهو يقول في نهاية المطاف «إذا كان دارون هو واضع أساس المذهب في العلم ، فيصح أن يقال إن أبا العلاء هو واضع أساس المذهب في الشعر» .

وإذا كان الوجه الآخر لفكرة هذا المذهب هو المحافظة على الذات من أجل التنازع ، لأن الصراع يقتضى أن يطمع كل كائن في أن يبقى هو ، فإن أبا العلاء قد رصد هذه اللقطة منذ فترات مبكرة ، عندما قال .

أرى حيوان الأرض يرهب حتفه ويفزعه رعد ، ويطمعه برق

فهذه النزعة الفريزية فى المخافظة على الذات ، وحب البقاء موجودة أساسا، ويمتد العقاد لكى يقابل بين عشرات النصوص التى تثبت أن هذه النزعة عند أبى العلاء المعرى لم تكن طارئة ، وإنما كانت جزءًا أصيلا من تصوره ، وأن جزئياتها تكاد تلتقى معها جزئيات دارون فى فكرة النشوء والارتقاء ، وأنه من ثم يصح أن يقال إن ذلك المذهب من الناحية الشعرية كان موجودًا عند أبى العلاء .

ثم هو يُقارن مرة أخرى بين فكرة التشاؤم التى نبتت عند شوبنهور ، والتشاؤم الموجودعند أبى العلاء، وهو فرعٌ ناتج عن فكرة المحافظة على الذات ، والعقاد وكان هذا جزءًا من إيجابيات دراساته دائما ، أنه لا يهاب الشخصيات الكبيرة ، فهو يعيب على كل من شوبنهاور وأبى العلاء أن تقودهما فكرة المحافظة على الذات إلى التشاؤم ، ويقول: إن هذا نوع من الحساسية الزائدة في نفوسهما ، والمحافظة على الذات يمكن أن تقود غيرهما إلى حب الحياة والابتهاج بها ، لكنه يلتقط بعض الأشياء الثوابت الرئيسية عند كل من شوبنهور وأبى العلاء في فكرة المحافظة على الذات التى تقود إلى التشاؤم، فإذا كان لدارون فكرة رئيسية تقول «نحن نسلب يوما كل مغرب شمس» أي إن حياتنا تتساقط كل مغرب شمس يوما من الأيام ، فإن أبا العلاء كان قد عبر عن الفكرة من قبل عندما قال:

أما المكان فشابت لاينطوى لكن زمسانك ذاهب لا يرجع

فهى فكرة ما تزال حتى الآن ، تثار أحيانا تحت مسمى الثابت والمتغير وقد وجد جوهرها في التراث القديم .

ويلمح بين الرجلين فكرة الاشتراك في العطف على الذات أيا كانت ومنها العطف على ذات الحيوان ، فإذا كان شوبنهور يقف منبهرا أمام فكرة جمال أن تطلق

الحيوان سريحًا ، وأن نرى كيف نتمتع بحريته ، فإن رقة أبى العلاء من قبل قد دفعته لكى يقول :

تسريح كفك برغوثا ظفرت به أبرُّ من درهم تعطيه مُحتاجا

من خلال هذا يصل إلى عمق الأشياء دون أن تشغله المتغيرات العارضة ، وأيضا دون أن ينشغل بالجسور التوصيلية ، وهذه مسألة تنبه لها العقاد منذ فترة ولم يحفل بها المنهج الحديث إلا في بداية الخمسينيات كمذهب أدبى .

وهو أحيانا يتنبه في دراساته إلى ما نقره الآن ونتحدث به ونحن ندرس الآداب الشعبية ، فنحن الآن عندما نقارن ألف ليلة وليلة كعمل شعبي عظيم ،ونجد نظائر له في الآداب الإيطالية والتترية والعبرية ، لا نستطيع أن نُعنى أنفسنا بتتبع المسار ، فهذه حكايات تسير مع الركبان ويتناولها الناس .

والعقاد في سنة ١٩١٦ في فترة مبكرة أيضًا ، قرأ قصة يابانية مترجمة تسمى (الخيزراني الهارب) ومع أن القصة مترجمة فإنه عندما قرأها ووجد أنها تحكى شيئا كالأساطير حول هذه الأميرة الحسناء التي تيتمت في صغرها، ورباها واحد غير أبيها ، ثم نضجت وأصبحت شديدة الجمال ، وتهافت عليها الخطاب ، وكل واحد يحاول أن يقدم لها مهرا ، فتطلب المعجزات ، هذا يقدم ثوبا لا يمكن أن تمسه النار ، وذلك يقدم ياقوتا ، وهي ترد كل الخطاب واحدا فواحداً قال العقاد: لقد تذكرت أنني سمعت هذه القصة من جدتي في أسوان وأنا دون العاشرة .

وشغله ذلك ، ما الذى جعل هذه القصة تزحف من اليابان إلى أسوان ، وقال إن ذلك لا يمكن أن يكون من توارد الخواطر ، وقاده ذلك إلى استنتاج طيب يصلح في الدراسات المقارنة أساسًا جيدًا ، وقال إن هؤلاء الترك حملوا جزءا كبيرا من حكايات الشرق في زحفهم على مصر ، ولم تكن مدينة مصرية كبرى ، أو قرية من القرى الكبرى تخلو من جدة تركية .

وهؤلاء الجدات التركيات هن عوامل فاعلة في إشاعة جو المقارنة والانتقال بالفكر الإنساني ، من منطقة إلى منطقة أخرى .

وهذه الأشياء لمسات مبكرة في دراسة الآداب الشعبية ودورها في المقارنات أثبتها العقاد سنة 1917 .

وعندما يقف أمام المتنبى وهو واحد من الأبطال العظماء الذين أعجب بهم العقاد ، ويتأمل فكرة المتنبى الأساسية في فلسفته ، وقد كان العقاد أيضا يثور إذا قيل له إن الشاعر ليست له فلسفة . كان يلقن الذين يعترضون دروسًا في أن الشعر ليس مسألة سطحية ، وأن الشعر عمق ، كان يرى إنه إذا كانت فلسفة المتنبى قائمة على مبدأين هما السيادة والقوة ، فإن هذين المبدأين تماما هما اللذان يحكمان فلسفة نيتشه ، ويقول : إننى في بعض الأحيان عندما كنت أقرأ كتاب نيتشة (إرادة القوة ) أو كهذا قال زرادشت ، كانت بعض العبارات كأنما تفتح مغالق في ذهني تتسل منها أبيات للمتنبى . فأقول لابد أن نيتشه قرأها ، وهو في مرحلة من المراحل، والعقاد هنا يكاد يطرح فرضية إمكانية اللقاء التاريخي حين يقول : إن نيتشه بدأ حياته مستشرقا ، وإنه درس اللغات السامية ، واهتم بالعبرية وأخواتها ، ولا شك أنه نفذ من جانب من الجوانب إلى أدب العربية ، وإن المتنبى أيضا ترجم إلى اللغات الأوروبية ، وهو من أجل هذا يقف أمام الأفكار الرئيسية عند نيتشه ، ويجد نظائرها عند المتنبى .

فإذا كان نيتشه يدعو أحيانا إلى الحرب لا باعتبارها دفاعًا ، ولكن باعتبارها سلوكًا بشريًا رائعا ، يؤدى إلى التطهير ، ويؤدى إلى و جود القوة ، فإن المتنبى لم يكن حديثه أحيانا عن الحرب حديث المدافعين ، وإنما حديث المتلذذين بذلك العمل، عندما يقول :

أعلى الممالك ما يُبنى على الأسل والطعن عند محبيهن كالقبل

ونزعة الحرب هنا ليست فقط مجرد دفاع ولا واجب ولكنها مطلب أساسى يتم التمتع به. وإذا كان نيتشه في فلسفته يرى أن طبقات الأخلاق مثلا قسمان ؛ قسم للسادة وقسم للعبيد وأنه لا ينبغي أن نخلط النفوس العالية بالنفوس الدانية . وأن نضعهما على بساط واحد ، فإن المتنبى كان يقول :

## وما في سنطُوةِ الأربابِ عَيْبٌ وما في ذلة العُبُدان عارُ

كأن ذلك جزء من طبيعة الكائنات ، وإذا كانت نفرة نيتشه من المساواة بين بنى البشر واضحة لأنه لا يمكن أن يتساوى الناس جميعا ، وفيهم الأقوياء ، وفيهم قوى عبقرية .

فإن المتنبى كان يقول:

هو الجدُّ حتى تَفْضُلُ العينُ أختها وحتى يصير اليوم لليوم سيدًا

و هذه مسائل يتحرك فيها العقاد تحركا جيدا وهو يقارن بين الجزئيات وبين المبادئ العامة، ويتجاوز حواجز اللغات لكي يصل إلى عمق الجواهر المشتركة .

وكان العقاد يستطيع اجتياز الحواجز اللغوية ، فعندما ترجم حافظ إبراهيم كتاب (البؤساء) لفيكتور هوجو ، أراد حافظ من العقاد أن يقوم بدور المراجعة لذلك الكتاب ، ومعرفته بالفرنسية لا تسمح له بذلك ، لكن العقاد كما نعلم كان يقول بفكرة مدرسة الصراع بين اللاتينيين والسكسونيين. ويرى أن الأدب العربي الحديث أكثر قابلية لبلاغة التأثير الإنجليزي، على عكس ما يقول كل الناس، من التأثير الفرنسي ومزاج البحر المتوسط، لكن لأن طه حسين ينتمي إلى ذلك المزاج المتوسط ، ولعلَّ شوقي كان كذلك ، فعلى العقاد أن ينتزع انتزاعًا أن بلاغة السكسون من أبناء الإنجليز هي أقوى فيقف أمام كتاب فيكتور هوجو ، فيلجأ إلى الترجمة الإنجليزية ، ويراجع على أساس منها ترجمة حافظ إبراهيم العربية .

ويثبت ، و هذا هو العجب ، أن بعض العبارات زائدة وليست موجودة فى الأصل ، لأن المترجم الإنجليزى كان عنده تماسك من نوع ما ، وأنَّ هذا الترهل الذى حدث في ترجمة حافظ إبراهيم مناسبً أحيانا لطبيعة حافظ إبراهيم البيانية نفسها ، وهناسب أحيانا لطبيعة فيكتور هوجو التى حمل عليها العقاد حملة عنيفة ، وقد ظلم فيكتور هوجو دون شك .

كان العقاد أحيانا في كتاباته يتعرض للخطوط العامة المميزة للآداب خلال المقارنة بينها، فقد تلقى خطابا من طالب في كلية الآداب سنة ١٩٢٨ بعد اجتيازه الامتحان، يسبأله فيه قائلا: « إننى اتخصص في الأدب الإنجليزي وقد عبرت امتحان الليسانس هذا العام، وجاءنا سؤال حول ما الفروق الكبرى التي تراها بين الشعر العربي والشعر الإنجليزي ؟ ويضيف السابل: إنني لم أستطع أن أجيب إجابة شافية لكنني فكرت للتو أن أرسل إليك أنت بالسؤال عقب خروجي من الامتحان، ويجعل العقاد هذا السؤال مدخلا لمقارنة طريفة أيضا تدل على عمق ونفاذ بصيرة بين الشعرين العربي والإنجليزي، فيرى مثلا أن مجمل الشعر العربي يمكن أن يشكل تراث أمة ، يسهل أن يحاصر ، فأنت تجد فيه النبع العربي الخالص ، لكن الشعر الإنجليزي تتشابك فيه مواريث الأمم الأخرى ، تتشابك فيه المواريث القديمة بحيث لا يمكن أن تقول هذه هي تقاليد الإنجليز. إذا حاولت أن تنتزع التقاليد من الشعر الإنجليزي فلابد أن تمتد بك التقاليد إلى اللاتين وإلى الإغريق وإلى أعراق قديمة أثرت في الشعر الإنجليزي .

وربما كان أن العقاد متعجلا بعض الشيء في هذا الحكم العام ، لأن هذه هي الحالة بالنسبة للأدب العربي بامتداد جذوره أيضا، وما نعرفه من الجذور العربية ليس كثيرا، فمعلوماتنا تقف عند القرن الأول قبل الإسلام أو القرن الثاني على أبعد مدى، لكننا لا نعلم الجذور التي أمتدت قبل هذا وأثرت في العربية. والعقاد نفسه عاد في مراحل تالية لكي يتحدث عن علاقة العربية بالآداب الإغريقية ، وعلاقة الساميين بعضهم ببعض، لكنه كان سنة ٢٨ ما زال في سن الفتوة التي تسمح له بإلقاء هذه الأحكام العامة أحيانا .

لكنه وقف على أشياء دقيقة أيضا في طبيعة الفروق بين الشعر العربي والشعر الإنجليزي .

من هذه الفروق أن موارد الصورة العربية كثيرا ما تدور على الحس حتى في باب الفرل ، ومروارد الصرورة في الشرور الإنجليزي ومراوراء في الآداب الأوروبية كثيرة.

لاحظ أيضا أن الشعر العربي قد تكثر فيه اللمعة التي تسمى الذكاء ، لكن قد تقل فيه روح السخرية، وهذه الروح تمتد امتدادًا عظيما في الآداب الأخرى ومن أجلها أكسبت هذه اللمحة القصيرة هناك معنى الوحدة الكاملة، فأصبحت وحدة العمل هي القصيدة وليست وحدة العمل هي الهيت كما هو الشأن في كثير من قصائد الشعر العربي ، وتتبع هذه الأشياء لكنه كان دائما حريصا على أن يخرج شعراءه المفضلين من التعميم من أمثال ابن الرومي والمتنبي .

لم يتقدم العقاد لتعريف الأدب المقارن بعد كل ما كتبه، إلا بعدأن ترجمت كتب تحمل هذا العنوان، وحتى ترجم كتاب عن الأدب المقارن سنة ١٩٤٥ . كتب العقاد ١٩٤٨ ، مقالا سماه (المقارنة بين الآداب) وهو مقال موجز جدا لكنه شديد الأهمية ، فهو مقال مركز ويكاد يرسم منهجا ربما لا يتفق الكثيرون معه الآن، لأنه يرسم منهجا مغايرًا قليلا لكنه يتعمق الأشياء تعمقًا جيدًا .

العقاد يرسم في هذا المنهج الفرق بين ما يسميه المقارنة وما يسميه الموازنة .

وهو يعرفهما تعريفا يختلف عمًا نتفق عليه نحن الآن ، نحن الآن في إطار الدراسات المقارنة نطلق الموازنة على المقارنة بين آداب تتتمى إلى لغة واحدة .

فتتول: نحن نوازن بين البحترى وشوقى ، بين أبى العلاء والمتنبى، ونطلق المقارنة على التقاء الآداب ببعضها البعض .

والعقاد يختلف إطلاقه، فهو يطلق الموازنة على كل مقارنة تبحث عن القيمة، أى أن تقول مَنْ أقوى مِنْ مَنْ ، فهده عنده موازنة ، إنك إذا قارنت بين شوقى والمتنبى لكي تفضل أحدهما فأنت توازن .

ويطلق المقارنة على كل عمل أدبى يبحث عن المزايا الفارقة دون مفاضلة، ولعله في هذا يشير إلى ظلال المعنى اللغوى لكلمة « الموازنة» التي « تزن» قيمة كل طرف فيختلف قدر ميزانه عن الطرف الآخر، على حين تكتفى « المقارنة» بأن تقرن الشيء بالشيء .

فإذا أنت أردت أن تعرف ما الذي يختلف في شعر أبي العلاء باعتباره مكفوف البصر أو شعر المتنبى باعتباره مبصراً ، فأنت تقارن، وفي خلال هذا لا مانع عنده من أن توازن في داخل الأدب الواحد أو بين الأدبين المختلفين في اللغة ، لكنه في نهاية المطاف يشير إلى أن الأدب العربي ربما كان من أغنى الآداب التي تتحمل هذه المقارنة ، وهو يشير إلى أمور لابد لنا من أن نعترف أننا حتى على مستوى تاريخ الأدب المحض لم نعطها كثيرا من العناية حتى الآن . هو يشير إلى أن الأدب العربي من خلال امتداد الخريطة الزمانية الواسعة ، وامتداد الخريطة المكانية الواسعة من والمعنها والبعض الآخر.

ما الذى لا يجعلنا نتأمل ما الفرق بين الأدب المشرقى ككتلة والأدب المغربي؟

ماالذى يفرق بين الأدب الجاهلى والأدب الإسلامى باعتبار كل منهما «كلا» في ذاته، و كان يدعو أيضا إلى مقارنة أدبنا بالآداب الأخرى، ويقول: إن هنالك نقاطا كثيرة ينبغى ألا نتركها لغيرنا من الأوروبيين لكى يتولوا تفسيرها.

نحن ينبغى أن نكون أعلم بفكرة النقاط الفارقة بين أدبنا والآداب التى يلتقى بها.

وقدم العقاد أيضا من الدراسات الناضجة فى أوائل الخمسينيات دراسة جميلة حول بخلاء الجاحظ وموليير ، ومرة أخرى يتغلب العقاد علي عقبة اختلاف اللغة وأن الفرنسية ليست بين يديه ، لكنه يعتمد على الترجمة الإنجليزية الدقيقة للمسرحية L'avare البخيل لموليير، ويحاول أن يقيم بينها وبين الجاحظ مقارنة شديدة اللطف والدقة ، وكان منهجه فى المقارنة يعتمد على أن يصل إلى الهيكل العظمى للعمل .

فعندما يصل إلى الهيكل العظمى للعمل يطرح السؤال من جديد : ما البخل؟ يريد تعريفه من جديد ويصل به إلى تعريف مؤداه أن البخل هو الأنانية وليس منع المال ، لكن الأنانية قد تتجسد في منع المال أحيانا ، وقد يكون البخيل

منفقًا ، ويتساءل: كيف يكون منفقًا وبخيلا ؟ وينتهى إلى تعريف طريف: إنه ينفق عندما يجد الخير يعود على نفسه لا على غيره ، فهو ينفق بما يُكسبه هو لا بما يكسب الآخرين ، وقد يكون راضيا بالقليل أحيانا دون الكثير .

ويقول: إنك إن خيرت بخيلا بين أن يكسب هو مائتين ويكسب صديقه ثلاثمائة ، أو أن يكسب هو مائة واحدة ولا يكسب صديقه ، سيختار الحل الثانى .. سيقول أكسب مائة ، ولا يكسب الآخر شيئا ، فهو هنا يقدم تحديدا طريف لفكرة البخل ، لكنه بعد هذا يدخل إلى الشخصيات الرئيسية عند الجاحظ وموليير فيتناول شخصية (أرباجون) عندموليير ، وشخصية أبو القماقم عند الجاحظ .

ويقول: كيف أمكن لعملين توافر لهما كل أنواع التقابل ، أحدهما في الشرق والآخر في الغرب .

أحدهما في القرن التاسع والآخر في القرن السابع عشر ، أحدهما حكاية ، والآخر مسرحية .

كيف توافر لهما نوع من الاتفاق ، ويأخذ لقطة جيدة هي لقطة (أرباجون) عندما كان يخطب سيدة وكل همه كم تملك من المال ، هذا هو الذى شغله، وعندما يُسأل كم يملك هو لا يجيب ، ووصل به الأمر إلى أن ينافس ابنه على حب امرأة لأن عندها مالا .

والعقاد يظل يفتش عند أبى القماقم لكى يجد عنده نفس الخصلة. إنه أيضا كان يحب مال من يتزوج منهن قبل أى شيء آخر. يستمر في هذه المقارنة الطريقة حتى يرسم ملمحًا، كيف أن النفس البشرية يمكن أن ترسم بطريقة واحدة عندما يتم النفاذ إلى جوهرها وإلى التقاط صيغة معينة من صيغها رغم اختلاف اللغات، ورغم اختلاف العصر، وحتى رغم اختلاف الأجناس.

لا أريد أن أتوقف عند كثير جدا من مقالات العقاد التي تعنى بفكرة الاهتمام بالآداب الأجنبية . لأن هذا كان جزءا من فلسفته ، وفكره، ومن الاعتماد على فكرة المقارنة، لأنها في الأصل نوع من النزوع إلى الكمال .

وإلى إظهار العيوب عندنا، لكى نجنح إلى ما هو أكمل من خلال المقارنة بالآخرين .

وأكتفى بأن أتوقف عند بعض الأشياء ، كان يختار بعض الزوايا المعينة ، عندما يكتب مثلا في مجلة الأزهر مقالته الشهرية كان يختار زاوية مقارنة اللغة العربية بغيرها من اللغات في النواحي اللغوية ، وهو في هذا المجال فتح أبوابًا واسعة جدا على تراث الساميات ، وعلى لقاء العربيات بغيرها، وكان لا يتوقف عند مقارنة العربية بأخواتها . كان أحيانا يقارن بينها وبين الفرنسية والإنجليزية أو بين الألمانية والإنجليزية .

يقارن أدباء عالمين ببعضهم البعض خارج إطار اللغة، ولكنه خلال هذا كله يؤكد فكرته الجوهرية، أنه لا سبيل إلى أن يرى الإنسان غاياته . إلا من خلال النسبة مع الآخرين .

ولا سبيل إلى أن نحد من انتفاخ الذات الأجوف أحيانا ، واعتقاد بلوغ الكمال إلا إذا واجهنا أنفسنا بما أنتجه الآخرون .

ولا ساعل أيضا في المقابل إلى كسب مزيد من الثقة في بعض المواطن إلا عندما نوجه أنفسنا بما أنتجه الآخرون ، وذلك لا يتم إلا من خلال المقارنة . مقارنة التي كان العقاد دون شك من أوائل الداعين لها تنظيرًا وتطبيقًا .



## المبحث الثالث قصص الحيوان بين ابن المقفع و لا فونتين

الأقاصيص التى تروى على ألسنة الحيوانات تشكل جنسا أدبيا يعد من أقدم الأجناس وأكثرها شيوعا فى تاريخ الآداب العالمية على اختلافها وتتوعها (1)، وهو يختلط فى جذوره الأولى بمحاولات الروح الإنسانية للتعبير عن ذاتها فى صور محسوسة - ويدل المصطلح الأوربي الذي يطلق على هذا الجنس FABLE على القدم السحيق الذي تمتد إليه بدايات هذا الجنس حيث تدل أصول الكلمة الأغريقية واللاتينية - من بين ما تدل - على معنى الفعل « تكلم » (٢)، وهو اختلاط قد يوحى بأن التعبير من خلال التجسيد القصصى الذي ينتمى إلى هذا الجنس، قد صاحب محاولات التعبير الإنسانية الأولى كما يتضح ذلك في الكتابة المصرية القديمة .

ومن الصعب تحديد نقطة البدء في مسيرة هذا الجنس ، وعلى نحو أخص في حركته الشفهية قبل التدوين ، فكل الشعوب كانت تحس بالرغبة في تفسير ظواهر الطبيعة الغامضة ومن خلال ذلك لجأت إلى الأساطير ، وكانت تحس كذلك بالرغبة في خلع القوانين الخلقية التي تهيمن على مجتمع ما ، لترى تجارب تطبيقها على مجتمع مواز لها وهو مجتمع الحيوانات ، ومن خلال ذلك لجأت إلى قصص الحيوانات . غير أن المصريين القدماء كما يرى « لابريول » يمكن أن يكونوا أقدم شعب أدرك أن الحيوانات من خلال اتجاه غريزى تخضع لخواص مهيمنة تشترك فيها ، واشتراكها في هذه الخصائص فيما بينها أوضح من اشتراك الأناسي فيما

<sup>(</sup>۱) المصطلع الذي اطلقه العرب على هذا الجنس وهو مصطلع « الخرافة » يفتقد إلى الدقة من حيث إنه يختلط بالأسطورة ، ثم إن كلمة « الخرافة » نفسها تحمل ظلالا معينة تقترب بها من معانى السفه والهذيان ، والمصطلح الذي استخدمه بعض المحدثين « القصة على لسان الحيوان » يشتمل على الدقة ولكنه يفتقد الإيجاز الذي ينبغي أن تتسم به المصطلحات الأدبية .

<sup>(2)</sup> Dict etymologique larousse . p . 292.

بينهم ، ومن هنا فإنه يكفى رصد الخصائص العامة لتعميم الرمز  $\binom{(1)}{1}$ . ومن المؤكد أنه قد عرفت بعض قصص الحيوان في الأدب المصرى القديم  $\binom{(1)}{1}$ .

وربما كانت معرفة المصريين لهذا اللون هي التي أثرت في الكاتب اليوناني القديم « أيسوب » في القرن السادس قبل الميلاد، وكان قد عرف عنه أنه سافر إلى بلاد مصر وتأثر بها ، وعاد ليكتب قصصه الحيوانية التي اشتهرت وذاعت وأثرت في كثير من الآداب الأوربية القديمة أو الوسيطة ، وأشار لها « أفلاطون » في الخطابة و « هومير » في كتاباته ، والحكايات التي تنسب إلى « أيسوب » والتي جمع « بلانيد » قدرا كبيرا منها في القرن الرابع عشر في كتابه « حياة أيسوب » تمتاز بأنها حكايات قصيرة تدور على ألسنة الحيوانات ، ولا تهتم كثيرا بالعناصر الفنية ، وتركز على استخلاص النتائج الخلقية، وقد تأثر بها فيما بعد « لافونتين » في القرن السابع عشر في قصصه الحيوانية المشهورة . وحكايات « أيسوب » في هذا الجنس تمثل أقدم النصوص المكتوبة ، والتي يمكن نسبتها إلى كاتب معين ، على خلاف النصوص الموغلة في القدم والتي تنسب إلى شعوب أو جماعات غير معينة فيها ، ثم هي بالإضافة إلى ذلك تعد النموذج المشهور لإسهام الغرب في العصور فيها ، ثم هي بالإضافة إلى ذلك تعد النموذج المشهور لإسهام الغرب في العصور القديمة في هذا الجنس الأدبى العالمي .

على أن شخصية « أيسوب » نفسه - وهي كما تقول الروايات شخصية عبد إغريقي محب للحكمة أعتقه سيده وقام برحلات إلى الشرق بحثا عن المعرفة - شخصية نصف أسطورية عند كثير من الدارسين أو على الأقل تعد أسطورية في جانب من إنتاجها ، حيث تولع الشعوب في بعض الحالات بنسبة كثير من إنتاجها إلى شخصيةٍ معينة ، ويرى البروفسير « رينيه رادونت » في مقدمته التي كتبها

<sup>(1)</sup> voir : Encycle. Univer. V . 6. pp. 876 et suivantes.

<sup>(</sup>٢) لا شك أن الأدب المصرى القديم لم يكشف النقاب إلا عن جزء ضئيل منه ، ولعل ذلك هو السبب في عدم معرفتنا بمؤلفات مصرية كبيرة في هذا الجنس ، أو بمؤلفين يتمتعون بشهرة أيسوب اليوناني أو بيدبا الهندي ، وإن كان عدم معرفتنا بذلك التراث لا يعنى بالضرورة عدم وجوده وخاصة مع وجود هذه الفلسفة التي أشار إليها « لابربول ».

لحكايات لافونتين أن شخصية « أيسوب » عرفت في التراث العربي القديم تحت اسم « لقمان » <sup>(١)</sup> ، ويؤيد هذا الرأى أيضا دائرة معارف روبير المختصرة <sup>(٢)</sup> عنـد حديثها عن لقمان ، وكان لافونتين أيضا قد أشار إلى لقمان في حديثه عن المصادر التي استقى منها ، ولا تكاد المصادر العربية بدورها تتفق على تحديد واضح لتفسير شخصية لقمان التي وردت في القرآن الكريم ، فالبيضاوي يذكر في تفسيره أن لقمان هو « ابن أخت أيوب أو ابن خالته وعاش حتى أدرك داود عليه الصلاة والسلام وأخذ منه العلم ، وكان يفتى قبل مبعثه ، والجمهور على أنه كان حكيما ولم يكن نبياً (<sup>٣)</sup> ومدلول هذه الرواية أنه كان من العبرانيين ، لكن ابن كثير يورد روايات أخرى تختلف كثيرا عن هذا المدلول ، فهو يورد عن ابن عباس أن « لقمان كان عبدا حبشيا نجارا، وقال سعيد بن المسيب : كان لقمان من سودان مصر ذا مشافر أعطاه الله الحكمة ومنعه النبوة، وقد قال له مولاه : اذبح لنا هذه الشاة، فذبحها، قال : أخرج أطيب مضغتين فيها، فأخرج اللسان والقلب، ثم مكث ما شاء الله ثم قال له : اذبح لنا هذه الشاة، فذبحها فقال : أخرج أخبث مضغتين فيها ، فأخرج اللسان والقلب ، فلما سأله مولاه عن ذلك قال لقمان إنه ليس من شيء أطيب منهما. إذا طابا ولا أخبث منهما إذا خبثا ، وقال مجاهد : كان لقمان عبدا صالحا ولم يكن نبيا ، غليظ الشفتين مصفح القدمين قاضيا على بني إسرائيل » <sup>(٤)</sup>. والقصة التي رواها ابن كثير عن لقمان والشاة تتفق عليها معظم التفاسير، وهي لا تبعد عن مناخ قصص الحيوانات التي ينسب إليه منها قدر كبير في التراث العربي ، وهو ما يفسر ربط بعض الدارسين الأوربيين بينه وبين شخصية « أيسوب » الإغريقية القديمة وساعد على ذلك وجود شخصية العبد المحرر في الحكيمين.

<sup>(1)</sup> voir : R. Radouant. la Fontaine. Fables. classiques Hachettes.p. 223.

<sup>(2)</sup> Robert 2. Luqman. p. 1124 Edition 1977.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن الكريم للبيضاوي : مكتبة الجمهورية العربية ص ٥٤٦.

<sup>(</sup>٤) مختصر تفسير ابن كثير : دار القرآن الكريم بيروت ، الطبعة السابعة ١٩٨١ ، جـ ٣ ص ٦٤ ولا تختلف روايات التفاسير الأخرى عن هذا كثيرا : انظر على سبيل المثال الطبرى والألوسى في تفسير سورة لقمان .

وإذا كان « أيسوب » هو رمز الإسهام الأوربى فى هذا الجنس القديم ، فإن بعض العقائد الشرقية القديمة أسهمت بدورها فى شيوع جنس قصص الحيوانات ؛ كانت عقيدة تناسخ الأرواح فى الهند خاهمة قد أفسحت المجال لقيام تصور تعبر خلاله الروح الإنسانية إلى الخلود من خلال حلولها في أجساد الحيوانات ، وذلك التصور أتاح لقصص الحيوانات قدرا واسعا من الانتشار باعتبارها تمثيلا لمرحلة من مراحل تطور الروح الإنسانية .

وكما أصبح « أيسوب » رمزا اسطوريا لإسهام الغرب القديم في جنس القصة الحيوانية ، فقد أصبح الحكيم الهندى « بيدبا » هو رمز الإسهام الشرقى في هذا الجنس. واسم « بيدبا » مأخوذ من كلمة سنسكريتية معناها « أستاذ المعرفة » (1) وشخصيته الأسطورة يحتمل وجودها في القرن الثالث الميلادي، وقد أعاد تجميع قصص الحيوانات في اللغة السنسكريتية ، والتي ترجع إلى القرن الثالث قبل الميلاد والتي كتبت على يد بعض البراهمة المجهولين ، ثم كتب كتابا تحت عنوان « بانكا تانترا » أي النصائح الخمسة للوصول إلى الحكمة ، وذلك العنوان يدفع الباحثين إلى الاعتقاد بأن هذا الكتاب ، الذي لم يبق لنا منه إلا « كليلة ودمنة » التي ترجمها ابن المقفع عن الترجمة الفارسية التي فقدت بدورها (٢) ، كان مشتملا على خمسة أبواب رئيسية فقط ، وأن أبواب الكتاب الأخرى التي بلغت في ترجمة ابن المقفع سبعة عشر بابا إنما هي من اضافات الترجمات اللاحقة سواء الفارسية أو العربية (٢) .

عن هذا الأصل الهندى تمت إلى اللغة البهلوية (الفارسية الوسيطة) ترجمة في عهد كسرى أنوشروان (٥٣١ – ٥٧٢) وهي ترجمة قام بها طبيبه برزويه ، ونقل

<sup>(1)</sup> Henri Masse: Les versions persanes des contes d, animaux (l, ame de l, Iran 1951).

<sup>(</sup>٢) عثر المستشرق الألماني كوزيجارتن على مجموعة من القصص الهندية يعتقد أصل لكليلة ودمنة وطبعها ١٨٤٨ (انظر: أثر الاسلام والعرب في النهضة الأوربية: الهيئة المصرية للتأليف والنشر ص ٧٤) ومع افتراض أن هذه المجموعة هي الأصل فقد تم اكتشافها في القرن التاسع عشر بعد أن كانت النسخة العربية قد أحدثت تأثيراتها في الآداب العالمية كلها، (3) Laffont - Bonpiani: Diction. des, euvres paris 1981 v. 2. p. 845.

خلالها الأصل الهندى « بانكاتنترا » مضافا إليها مجموعة أخرى من قصص هندية مشابهة لم يتم التعرف على أصولها جميعا حتى الآن ، وفى هذه المرحلة تم تغيير عنوان الكتاب « القصص الخمسة » لأنها تجاوزت ذلك العدد ، وحل محله اسما الثعلبين الرئيسيين اللذين يتجاذبان الرأى ويمثلان محورين متعارضين للخير والشر في الباب الأول من الكتاب وهو باب الأسد والثور ، وهذان الثعلبان هما -Damana في الباب الأول من الكتاب وهو باب الأسد والثور ، وهذان الثعلبان هما -Rarataka اللذان سيتحولان إلى « كليلة ودمنة » وهذه الترجمة الفارسية تمت من خلال مغامرة قام بها الطبيب برزويه إلى بلاد الهند ليصل إلى هذا الكتاب الذي كان الهنود قد أخفوه في خزائن ملوكهم لكيلا تصل إليه أيدى منافسيهم وأعدائهم التقليديين من الفرس ، وقد بلغت رحلة بروزيه من الفرابة حدا جعلها تستحق أن تحـتل جـزءا من صلب الكتـاب ذاته ، وأن يكون أحـد أبوابه يحـمل عنوان « باب برزويه » تاركا على الكتاب أثر مروره على بلاد هارس ، كما كان قد ترك من قبل دلك الحوار العميق البعيد الدلالة – بين « دبشليم » ملك الهند و « بيدبا » فيلسوف ذلك الحوار العميق البعيد الدلالة – بين « دبشليم » ملك الهند و « بيدبا » فيلسوف البراهمة فيها – أثره على مقدمة الكتاب ومذاقه على جوه الفكرى العام .

ثم كانت الترجمة العربية التى قام بها هذا الفارسى المزدكى « روزبة ابن داذويه » الذى اشتهر باسمه العربى الذى اكتسبه بعد أن اعتنق الإسلام وهو « عبد الله بن المقفع » وهى ترجمة اكتسبت من الشهرة وأحدثت من التأثير ما لم يحظ به الكتاب فى أصوله الأولى ، وكما كانت الترجمة الفارسية، قد أضافت إلى الأصل الهندى قصصا لم تكن فيه ، وزادت فى مقدمته بابا عن « برزويه » فإن الترجمة العربية بدورها قد أضافت إلى المقدمات مقدمة أخرى بعنوان « باب عرض الكتاب » لعبد الله بن المقفع ، وبهذا صار النص مصدًرا بأربع مقدمات هى : الكتاب لبهنود بن سحوان ويعرف بعلى بن الشاه الفارسي ثم بعثة برزويه إلى مقدمة الكتاب لبهنود بن البختكان ، وهى مقدمات تحتل نحو ثلث الكتاب قبل أن نصل برزويه لبزرجمهر بن البختكان ، وهى مقدمات تحتل نحو ثلث الكتاب قبل أن نصل الى بابه الأول وهو « باب الأسد والثور » ، على أن الترجمة العربية فيما يبدو أضافت إلى الكتاب فيما أضافت الباب الثاني ، وهو « باب الفحص عن أمر دمنة »

وهى إضافة يمكن أن تتضع من محاولة التحليل الداخلى للعلاقة بين أحداث الباب الأول والباب الثانى ، فعلى حين أن الباب الأول يتحدث عن دمنة الذى أوقع بين الأسد وصديقه الوفى الثور ، زين للأول أن يأكل الثانى ، واكتشف الأسد بعد أن تمت الحيلة خطأه وتسرعه فغضب على دمنة وقتله ، على حين ينتهى هذا الباب بمقتل دمنة ويُظن أن صفحته قد طويت يعود الباب الثانى للفحص عن أمر دمنة، ويلقى مزيدا من التأمل حول تفكير الأسد بين الفترة التى غضب فيها على دمنة والفترة التى غضب فيها على دمنة والفترة التى أجهز فيها عليه.

وإذا أخذنا برأى بومبيانى ، فى أن الأبواب الخمسة التى كانت يتضمنها « بانكاتانترا » هى أبواب : الأسد والثور والحمامة المطوقة والبوم والغربان ، والقرد والغيلم ، والناسك وابن عرس (١)، وأن الاضافات الفارسية أضافت سبعة أبواب أخرى ، فإنه سيبقى ثلاثة أبواب على الأقل أضافتها الترجمة العربية التى تبلغ أبوابها خمسة عشر بابا غير المقدمات الأربع .

وقبل أن نتعرض بالتفصيل لكتاب « كليلة ودمنة » نريد أن نتابع رحلة هذا الجنس الأدبى ، وهى الرحلة التى سنتم أساسا من خلال ترجمات كليلة ودمنة إلى كثير من لغات العالم ،

وقد ترجم كتاب كليلة ودمنة بطريقة مباشرة أو غير مباشرة إلى نحو سبعين لغة مثل الفارسية والسريانية والبيزنطية واللاتينية والعبرية والأسبانية والقشتالية والايطالية والتركية والأرمينية ... إلخ. وسنكتفى هنا بايراد التراجم الرئيسية وهى يمكن أن تنقسم إلى قسمين: تراجم مباشرة وتراجم غير مباشرة .

فمن التراجم المباشرة ترجمتان تُمَّتا إلى الفارسية الحديثة أولاهما في النصف الأول من القرن الثالث عشر الميلادى (الثامن الهجرى) ترجمها أبو المعالى نصر الله ، في أفغانستان في نهاية دولة الغزنويين في عهد السلطان بهرام شاه ، أما الترجمة الفارسية الثانية فقد تمت أيضا في أفغانستان ترجمها حسين فايز

<sup>(1)</sup> voir Laffont - Bompiani op. cit. II. 845.

كاشف في القرن الخامس عشر الميلادي (العاشر الهجري) في عهد آخر أحفاد تيمور لنك حسين بيكار ، ويلاحظ هنري ماسي على الترجمات الفارسية الثلاث (هاتان الترجمتان والترجمة التي تمت عن الأصل الهندي مباشرة في عصر كسري أنوشروان) يلاحظ أنها تمت جميها في فترات نهايات دول ، حيث تمت الأولى في نهاية عصر الأكاسرة والثانية في نهاية عصر الغزنويين والثالثة في نهاية عصر تيمور لنك، على حين أن الترجمة العربية تمت في بداية عصر الدولة العباسية في عصر الخليفة المنصور ثاني خلفاء العباسيين (۱) .

من الترجمات المباشرة عن العربية كذلك ترجمة إلى اللغة القشتالية (احدى اللغات الأسبانية القديمة) تمت في النصف الثاني من القرن الثالث عشر حوالي سنة ١٢٥١ في عهد ألفونس العاشر، وكانت قد سبقتها في القرن الثاني عشر ترجمة إلى العبرية قام بها جويل، وهي ترجمة لقيت على رغم عدم دقتها رواجا كبيرا في اللغات الأوروبية فترجمت إلى كثير منها.

يمكن بصفة عامة تلمس علاقة بين ازدهار جنس قصص الحيوان وبين فترات الضغط السياسي وإحكام قبضة الحاكمين التي يصاحبها عادة كبت الحريات وإحكام الرهابة على القول الصريح مما يضطر المبدعين عادة إلى اللجوء إلى الرمز والإيماء. وقد لا يكون ذلك قصرا على فترات نهائيات الدول كما كان في الأدب الفارسي بل قد يتوافر ذلك المناخ في فترات ميلاد وقيام دول أخرى كما كان الشأن في الأدب العربي مع بدايات الدولة المباسية وهو المناخ الذي يترجم فيه ابن المقنع كتاب كليلة ودمنة ولم تكن كثير من رموزه وصوره وتلميحاته بعيدة عن الاتجاء الذي كان قد بدأه ابن المقفع نفسه في كتب أخرى في مواجهة أحداث عصره كما سنشير في فقرات لاحقة من هذا الكتاب . وقد تتهيأ هذه الظروف في فترات ازدهار الدولة ووجود حاكم قوى يحكم فبضته على كل الأمور كما حدث في فرنسا في عهد لويس الرابع عشر الذي كان يلتب بملك فبضته على كل الأمور كما حدث في فرنسا أكثر من سبعين عاما (من سنة ١٦٤٢ إلى ١٧١٥) وفي مناخ حكمه هذا كتب لافونتين حكاياته الشهيرة ، ولم تخل هذه الحكايات من اصداء سياسية في عصرها .

ولا يختلف المناخ العام من هذه الزاوية عند أحمد شوقى عندما كتب قصصه على لسان العيوان في مناخ الاحتلال الأجنبي والاستبداد الداخلي ، فملاحظة هنري ماسى إذن ملاحظة جزئية يمكن أن توضع في سياقها الدقيق حين تتسع النظرة فتعمم لتشمل الآداب الأخرى .

<sup>(1)</sup> Henri MASSE: Les Versions Persanes des contes d,animaux. l,ame de L,Iran. Paris 1951.

ترجمت كذلك كليلة ودمنة ترجمة مباشرة إلى الإيطالية في القرن السابع عشر وقام بالترجمة الأب يوسنس تحت عنوان « نماذج الحكمة عند الهنود القدماء »

إلى جانب هذه الترجمات تمت ترجمات أخرى غير مباشرة عن واحدة أو عن أخرى من هذه الترجمات .

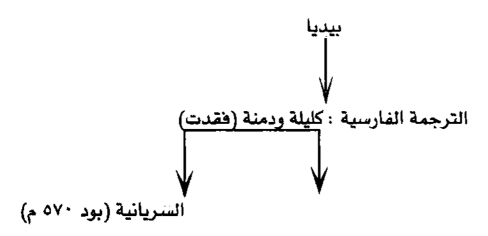
فعن الترجمة الفارسية الأولى (ترجمة نصر الله) تمت ترجمة تركية قام بها على صالح جلبى في عهد السلطان سليمان العثماني تحت عنوان « همايون نامة » أي الكتاب الإمبراطوري، وتلك الترجمة التركية ترجمت بدورها إلى الأسبانية وإلى الفرنسية ، فقد ترجمها إلى الأسبانية فيشي براتوني في القرن السابع عشر تحت عنوان « مرآة السياسة والأخلاق » وترجمها إلى الفرنسية في أوائل القرن السابع عشر أنطوان جالون الذي كان قد قام من قبل بأشهر ترجمة أوروبية لحكايات ألف ليلة وليلة .

أما الترجمة الفارسية الثانية (ترجمة حسين كاشف) فقد ترجمت بدورها إلى الفرنسية في النصف الأول من القرن السابع عشر سنة ١٦٤٤ ترجمها داود الأصفهاني تحت عنوان « كتاب الأنوار أو مرشد الملوك » وهي الترجمة التي استفاد منها لافونتين كما سنرى .

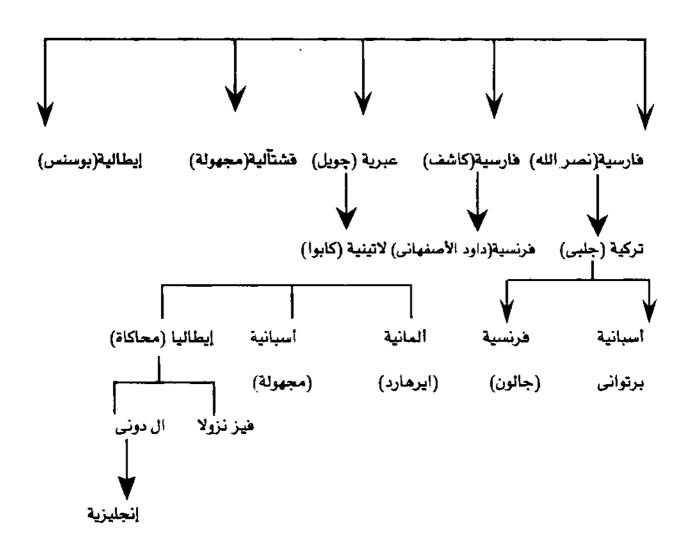
والترجمة العبرية ترجمت هي أيضا إلى اللاتينية وقد قام بالترجمة جون دى كابوا في النصف الثاني من القرن الثالث عشر (١٢٦٣ – ١٢٧٨) وعن ترجمة كابوا اللاتينية تمت ترجمات أخرى إلى الألمانية والأسبانية والإيطالية والإنجليزية ، فقد ترجمت إلى الألمانية على يد الدوق إيرهارد الأول أو بأمر منه في النصف الثاني من القرن الخامس عشر (١٤٤٥ – ١٤٩٦) وترجمت إلى الأسبانية على يد مترجم مجهول سنة ١٤٩٣ ، حاكاها في الإيطالية في القرن السادس عشر « فيرنزولا » و« آل دوني » وقد انتقلت المجموعة الإيطالية الأخيرة بدورها إلى الإنجليزية في القرن السادس عشر .

ويمكن أن نتصور هذه الرحلة المتشابكة من خلال الجدول الآتى:

#### الأصل الهندي / بانكا تانترا (فقد)



الترجمة العربية : كليلة ودمنة عبد الله بن المقفع



هذا الشيوع الكبير في ترجمات كليلة ودمنة إلى اللغات الأوربية جعل التعرف عليها متاحا وميسورا للقارئ الأوربي ، الذي أقبل فيما يبدو على هذا الأثر الشرقى بشغف ونهم لم يرض عنهما حماة الكيسة مما دعا الأسقف بدور باسكوال (أسقف مدينة جيان الأسبانية والذي قضى حياته يجادل مسلمي غرناطة محاولا أن يبشرهم بالمسيحية) إلى أن يحمل على المسيحيين في عصره لإقبالهم على قراءة كتاب كليلة ودمنة وشغفهم به إذ رأى في قراءة هذا الكتاب العربي الإسلامي خطرا يهدد العقيدة الكاثوليكية وجهوده في نشرها (۱).

لكن هذا الشغف والتأثر بكليلة ودمنة لم يقف عند جمهور القراء والمتلقين وإنما تعداه إلى الأدباء المبدعين فنمت روافد جديدة في قصص الحيوان الأوربي تضيف إلى المصادر القديمة المستمدة من «أيسوب» مصادر جديدة مستمدة من الحكيم الهندي «بيدبا» الذي قدر لآرائه أن تشيع عن طريق «كليلة ودمنة» العربية. ولمل أشهر نموذج لذلك التأثر، تم على يد الكاتب الفرنسي جون دي لافونتين (١٦٢١ – ١٦٩٥) وهو يعد أشهر من عالج هذا الجنس الأدبي في الآداب الوسيطة والحديثة، ولقد احتوت مجموعات لافونتين على قصص كثيرة تتشابه مع قصص كليلة ودمنة في ترجمة ابن المقفع، فهل كان هناك تأثير مباشر لابن المقفع على لافونتين ؟ وعن أي الطرق تلقي لافونتين هذا التأثير ؟

إن الفونتين يجيب بنفسه على السؤال الأول في مقدمة الجزء الثاني من أقاصيصه الذي طبع في سنة ١٦٧٨ أي بعد نعو خمس وثلاثين سنة من طبع ترجمة كليلة ودمنة إلى الفرنسية سنة ١٦٤٤ تحت عنوان «كتاب الأنوار أو مرشد الملوك». يقول الفونتين بعد أن يوضح أن روح الجزء الأول من أقاصيصه كانت تستمد كثيرا من عناصرها من حكايات «أيسوب »: إنه قد رأى أن يثري هذه العناصر وأن يضيف إليها روحا جديدة، ثم يقول : « إنني أقول عرفانا بالجميل إنني مدين بالجزء الأكبر من هذه الحكيم الهندى بيدبا وكتابه الذي ترجم إلى

<sup>(</sup>١) انظر: أثر العرب والإسلام في النهضة الأوربية ص ٧٦ -

كل اللغات ، والناس فى بلادنا يعتقدون أن بيدبا شديد القدم ، وأنه هو الأصل بالقياس إلى أيسوب إن لم يكن أيسوب نفسسه هو الذى عرف تحت اسم الحكيم لقمان (١) ».

وهذا الاعتراف من لافونتين بختصر طريق البحث ، ويبين أن الالتقاء والتشابه في القصص التي سوف نرى نماذج منها لم يكن مصادفة ، وبقى أن نعرف الظروف التي تم فيها تعرف لافونتين على « كليلة ودمنة ».

كانت الأسر الأرستقراطية في القرن السابع عشر تحتضن كبار الأدباء وترعاهم ، بل كانوا يقيمون في قصورها ، ومن هذا المنطلق كان لافونتين يعيش في قصر الأمير جاستون أمير مقاطعة أورليون في فرنسا ، وظل الشاعر بعد موت الأمير يقيم في القصر حتى رحلت أرملته كذلك فدعي إلى الإقامة عندمدام دي لاسابليير وهي واحدة من نبيلات القرن السابع عشر ، اشتهرت بحب العلم والأدب ورعاية أهله على النحو الذي كانت عليه مدام شاتليه صديقة فولتير الشهيرة في القرن الثامن عشر . في قصر مدام دي لاسابليير التقي لافونتين بالفيلسوف «جاسندي » الذي كان طبيبا ومشهورا برحلاته التي أقام خلالها طويلا في بلاد فارس والهند وبرسائله المشهورة التي كتبها عن هذه البلاد وعن « شيراز » خاصة .

وكان تلميذ « جاسندى » الكاتب فرانسوا برنيير صديقا للافونتين ورفيقا له في قصر مدام دى لاسابليير ، وكانا يستمعان معا إلى أحاديث جاسندى عن الهند وفارس وهو الذى لفت نظر لافونتين إلى صدور ترجمة فرنسية لكتاب كليلة ردمنة (۲) نقلا عن الترجمة الفارسية كما أشرنا إلى ذلك من قبل .

واسطة التأثر إذن بين هذا الجنس في الأدبين العربي والفرنسي واضعة من خلال كتابي كليلة ودمنة لعبد الله بن المتفع . وقصص الحيوانات (Fables) اجمون دى لافونتين ، وسنقف أمام هذين الكتابين لنرى طريقة كل منهما في المعالجة الفنية لهذا الجنس ومظاهر الالتقاء أو التأثير بينهما.

<sup>(1)</sup> La Fontaine. Fables. N. E. classiques Hachettes Paris 1929 . p. 223.

<sup>(2)</sup> voir : Henre MASSE - op. cit.

# عبدالله بن المقفع وكليلة ودمنة

تعد شخصية عبد الله بن المقفع في ذاتها واحدة من الشخصيات التي تجسد ظاهرة الوسائط الأدبية التي يعنى بها الأدب المقارن ؛ فعلى الرغم من أن رحلة عمره كانت قصيرة لم تتجاوز ستة وثلاثين عاما فإنه مثل التقاء خصبا من بعض الزوايا وحادا من بعضها الآخر بين لغتين وحضارتين وعقيدتين ، أو بتعبير آخر بين كوكبين كان يدور كل منهما من قبل في فلك خاص ، ولم يكن من السهل أن يلتقى كوكبان دون أن ينبعث عن ذلك اللقاء شرارة هائلة ترسل الضوء دون شك ولكنها أيضا تصيب بنارها بعض من يحاولون التقريب بين أطراف الكواكب ، وكان في مقدمة هؤلاء عبد الله بن المقفع نفسه الذي دفع ثمن المفامرة من أعضاء جسده التي قطعت وهو حي وألقيت أمام عينيه واحدة بعد الأخرى في شعلة النار عام ١٤٢ (١) هجرية .

كان عبد الله بن المقفع (روذبة بن داذويه) فارسى الأصل واللغة مجوسى الديانة ، ولكنه تحول فيما بعد إلى عربى اللسان والاسم واعتنق في أخريات حياته الإسلام . وكان أبوه عاملا في ديوان الخراج على عهد الحجاج ، واحتبس شيئا من مال الخراج لنفسه فضرب حتى تقفعت يداه فسمى بالمقفع ، وأعد ابنه روزبة لكي يكون كاتبا في الدولة الأموية في فارس والعراق ، ومع قيام الدولة العباسية استمر روزبة في القيام بوظيفة الكاتب فعمل عند عيسى بن على عم الخليفة المنصور وعلى يديه اعتنق الاسلام وتسمى بعبد الله وكنى بأبي محمد .

<sup>(</sup>١) انظر : ابن خلكان : وفيات الأعيان جـ ١ ص ٤١٣.

وخلال فترة عمله هذه ، كان قد حدث قتال بين المنصور وأحد أعمامه عبد الله بن على الذى كان قد شق عصا الطاعة وحاربته جيوش المنصور حتى هزم فهرب وتوسط له إخوته – الذين كان يعمل معهم عبد الله – لدى المنصور لكى يقبل تويته ويعطيه عهدا بالأمتان فقبل ذلك ، وترك لهم مهمة كتابة العهد فطلبوا من كاتبهم ابن المقفع أن يعد صيغته وأن يبالغ فى التزام المنصور لكيلا ينقض عهد عمه ، فصاغ ابن المقفع وثيقه جاء فيها : « ومتى غدر أمير المؤمنين بعمه عبد الله فنساؤه طوالق ، ودوابه حبس وعبيده أحرار والمسلمون فى حل من بيعته (۱) » وعندما قرأ المنصور هذه العبارة وسأل عن كاتبها فقيل له ابن المقفع ، قال : من يكفينى أمر هذا الرجل؟ وتلقى الأشارة سفيان بن معاوية ، وكان يكره ابن المقفع لأنه كان دائم السخرية منه، يعيره بكبر أنفه ، وكلما دخل عليه فى مجلس قال له : لأنه كان دائم السخرية منه، يعيره بكبر أنفه ، وكلما دخل عليه فى مجلس قال له : فى حضوره أو غيبته ، وانتهز سفيان غضب المنصور واستغل فرصة دخول ابن فى حضوره أو غيبته ، وانتهز سفيان غضب المنصور واستغل فرصة دخول ابن المقفع مجلسه فأبقاه حتى انصرف الناس وأنفذ فيه الميتة الشنيعة التى أشرنا إليها .

هذا هو ما تذكره كتب التاريخ حول أسباب موت ابن المقفع (٢) ، لكن الذى يبدو أن ابن المقفع قتله فكره ونشاطه الأدبى قبل أن تقتله فلتة لسان أمام حاكم أو عبارة مشددة فى وثيقة خليفة (٢) ، فلقد كان عمله وعمل أبيه من قبله فى دواوين الولاة والخلفاء دافعا لانشغاله بالسياسة ونظم الدولة ، وكان يتصور فى نفسه القدرة فيما يبدو على إعادة تنظيم الأمور فى الدولة الإسلامية على نحو أفضل ، وانطلاقا من هذا لم يكف عن تقديم النصائح للسلطان ولجلسائه ومستشاريه وقواده ، وتلك مهمة تقترب من مهمة مروض الأسد الذى لا يأمن أن يقع ضعية من يروضه ، أو على حد تعبير ابن المقفع نفسه : « مثل صاحب السلطان مثل راكب

<sup>(</sup>١) المرجع السابق،

<sup>(</sup>٢) انظر وفيات الأعيان والوزراء والكتاب للجهشيارى ص ١٠٩ ، والفهرست لابن النديم ص ١٧٢. (3) voir : Gaston Wiet: Introduction a la Litterature arabe. p. 53.

الأسد يهابه الناس وهو لمركبه أهيب (1) » . كان ابن المقفع ينصح من يصطحب السلاطين بأن « يعلمهم وكأنه يتعلم منهم ، ويؤدبهم وكأنه يتأدب بهم ، ويشكر لهم ولا يكلفهم الشكر » وقد خصص بابا للكلام على السلطان والولاة في كتابه « الأدب لكبير » وأصبحت كتابات ابن المقفع في هذا الصدد مصدرا لكل من كتبوا بعد ذلك في الآداب العامة ، واقتباسات واحد مثل ابن قتيبة في عيون الأخبار عن ابن المقفع تغطى معظم ما كتبه في باب السلطان .

ويبدو أن هذه النصائح النظرية العامة جعلت السلاطين أنفسهم يطلبون من ابن المقفع أن يكتب لهم « تقارير سياسية » يبدى فيها وجهة نظره فى إدارة شئون الدولة ، وذلك ما حدث من الخليفة المنصور ، وقد كتب ابن المقفع فى الرد على مطلبه ما عرف برسالة الصحابة (٢) وفيها يقترح على المنصور – فيما يقترح – أن يعيد النظر فى علاقة القوى العسكرية بالإدارة السياسية وأن يحول بين الجنود وبين إدارة الشئون المالية « فإن ولاية الخراج مفسدة للمقاتلة » وهذا الرأى الذى أشار به ابن المقفع ولم ينفذ كان سببا فى اتساع نفوذ هؤلاء القواد وخروج معظمهم على الدولة فيما بعد، ولا يمكن أن نتصور أن هؤلاء القواد وقد علموا برأى ابن المقفع قد تركوه وشأنه ولم يدسوا له عند الخليفة بطريقة أو بأخرى .

ثم هو يوصى الخليفة بأن يغير حاشيته التى تسىء إليه، وهو يشير إلى هذه الحاشية بكلمة الصحابة : « ما رأينا أعجوبة قط أعجب من هذه الصحابة ممن لا ينتهى إلى أدب ذى نباهة ، ولا حسب معروف ، ثم هو مسخوط الرأى مشهور بالفجور ». وابن المقفع فى مثل هذا الهجوم الواضح على الحاشية عرض نفسه لنقمة من يملكون أُذُنَ السلطان ، ويستطيعون أن يدسوا ما يشاءون ، ولقد كانت تهمة « الزندقة » واحدة من التهم التى وجهت إلى ابن المقفع ومع أن حداثة عهده بالإسلام وقدم صلته بالمزدكية تسهل مرور مثل هذه التهم ، فإن المناخ السياسى

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار لابن قتيبة - طبعة دار الكتب جـ ١ ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر : رسائل البلغاء لمحمد كردعلى .

العام ودور الحاشية التى لم تكن راضية عن نقد ابن المقفع لها تجعل أيضا وجود الجانب السياسي في تهمة الزندقة واردا دائما (١).

ولم يقف نقد ابن المقفع في رسالة الصحابة ، عند نقد الجنود وقوادهم ، والحاشية وأفرادها ، ولكنه انتقل إلى الخراج ونظم الجباية والفوضى المتصلة بطريقة تنظيمها وتحصيلها ، ثم إلى القضاة وتوزع المغالين منهم بين الالتزام بالتقليد دون التمحيص والتحقق أو المغالاة في الرأى دون التروى والتبصر ، واقترح لكل مجال تصورا محددا للإصلاح ، ثم ختم رسالته بتقرير ما للخليفة من أثر عظيم إذا كان صالحا ، وأن صلاح العامة يتوقف على صلاح الخاصة وصلاح الخاصة يتوقف على صلاح الخاصة وصلاح الخاصة يتوقف على الإمام .

على هذا النحو كانت كتابات ابن المقفع المباشرة حول السلطان أو إليه ، في « الأدب الكبير » أو « رسالة الصحابة » ولم يكن « كليلة ودمنة » الذي اختاره وترجمه وزاد فيه إلا امتدادا لهذا الاتجاه النقدى عنده بطريقة غير مباشرة ، فالحكيم « بيدبا » الذي يحمل النصح ويغامر بروحه من أجله ، إلى الملك « دبشليم» المستبد القاسى الذي يثور على النصيحة أولا ثم يستجيب لها ثانيا ، يمكن أن يكونا صورة قديمة لابن المقفع والمنصور ولفيرهما من الحكماء والحكام في كثير من الأزمنة والأمكنة ، وعالم الحيوان في « كليلة ودمنة » الذي يعج بمجالس الحكم وأصوات النفاق وعواقب الظلمة وتجميع قوى الضعفاء مشابه لعالم الإنسان ، وما يوجه من نقد أو تعليق في أحدهما ينسحب على الآخر .

هذه الملامح العامة للحياة السياسية والفكرية لابن المقفع لا تحدد من قيمة كتاب « كليلة ودمنة » فالكتاب في الواقع لا يكتسب قيمته من كونه تنفيسا عن رأى كاتب في معاصريه ، أو وثيقة تقيس صدى حاكم ما عند مفكري عصره ، ولكنه يكتسب قيمته الفنية من كونه أدخل هذا الجنس إلى الأدب العربي وحمله منه إلى

<sup>(</sup>١) انظر في ضحى الإسلام ما كتبه أحمد أمين في الفصل السادس عن حياة الزندقة في هذا العصر.

بقية الآداب العالمية ، ثم إنه في داخل نطاق الأدب العربي ذاته ، كان « كليلة ودمنة » كلما يرى كثير من الدارسين بداية « النثر الفني المكتوب » في الأدب العربي (١) .

# هيكل الكتاب وعناصر الريط بين أجزائه:

يتكون كتاب « كليلة ودمنة » كما يوجد بين أيدينا اليوم من أربع مقدمات وخمسة عشر بابا ، وهذه المقدمات على الترتيب هي : مقدمة الكتاب لعلى بن الشاه الفارسي وبعثه بروزيه إلى بلاد الهند ، وعرض الكتاب لعبد الله بن المقفع ثم باب برزويه لبزرجمهر بن البختكان ، وبعد هذه المقدمات تتوالى الأبواب الخمسة عشر محاولة أن توجد فيما بينها لونا من الربط العام الذي يمكن أن يشكل منها حلقات متتابعة في (قصة) كبيرة. فكيف يتم ذلك الربط ؟

إن هناك وسائل معروفة لهذا الربط فى ذلك النوع من القصص القديم، وأشهر هذه الوسائل ما يسمى « بقصة الإطار » وهى القصة التى تتخذ محورا عاما لعمل كبير وتتفرع منها أقاصيص جزئية ، وأشهر نماذج هذا اللون قصة الإطار فى ألف وليلة ، حيث يفاجأ الملك شهريار بخيانة زوجته له مع أحد عبيد قصره فيقتلهما معاثم يقرر انتقاما لخيانة المرأة ، أن يتزوج كل يوم بفتاة جديدة ويقتلها بعد أن يقضى معها الليلة الأولى لكيلا تخونه ، ويظل على هذا المنوال حتى يتزوج شهر زاد فتقترح عليه أن تسليه بحكاية تمتد تفاصيلها المثيرة حتى الصباح ولا تتنهى ، ويقرر الملك أن يستبقيها ليلة أخرى لكى تتم ما بدأت ولكن الحكاية تتوالد منها حكايات حتى تبلغ شهر زاد ليلتها الأولى بعد الألف، ويكون شهريار قد عدل عن قرار الانتقام . وهذه القصة الإطار تضم تحتها مجموعة قصص ألف ليلة وليلة .

<sup>(1)</sup> voir : Andre Miquel : La fontaine et la version arabe des Fables de Bidpai. R. L. C. 1968.

وانظر في تأثير ابن المقفع في الأدب العربي : عبد الرازق حميدة : قصص الحيوان في الأدب العربي ، الفصل العاشر وما بعده.

تحتها مجموعة من القصص الصغيرة . فهل كانت قصة الإطار في كليلة ودمنة على هذا النحو ؟

الواقع أن قصة الإطار هنا مختلفة ، فهى تتكون من مقدمة سببية تتلوها أسئلة ذهنية فلسفية ، أما المقدمة السببية فتتمثل فى قصة العلاقة بين بيدبا الفيلسوف ودبشليم الملك وما كان من معاولة نصح الفيلسوف للملك وغضب الملك منه وحبسه، ثم إصغائه بعد ذلك إلى نصيحته وتعيينه وزيرا له ، وتفرغ الحكيم لكتابة مؤلف يهدى الأجيال القادمة إلى الحكمة ، ثم تنفيذ ذلك من خلال كتابة قصص على لسان الحيوان تمثلت فى كليلة ودمنة ، وهذه المقدمة تنعزل عن قصص الكتاب من ناحيتين ، فهى أولا قصة ذات أبطال من البشر ، والكتاب أبطاله فى غالبهم من الحيوانات ، ثم إن أحداث المقدمة هنا ، يسدل الستار على نهايتها قبل أن تبدأ قصص الكتاب ، على عكس قصة شهريار وشهرزاد فى ألف ليلة التى لا تتنهى إلا بانتهاء الكتاب ذاته ، وهى بذلك تحقق التداخل بمعناه الفنى وتتوقف القصص من خلالها بعضها على بعض.

وتستعيض قصص « كليلة ودمنة » عن وجود الإطار القصصى المحكم بطرح أسئلة ذهنية تدور بين الفيلسوف والملك وتتوحد صيغتها العامة فى صدر كل قصة فالباب الأول يبدأ بعبارة : « قال دبشليم الملك لبيديا الفيلسوف .. اضرب لى مثلا لمتحابين يقطع بينهما الكذوب المحتال، وتتصدر الباب الثانى عبارة : « قال دبشليم الملك لبيديا الفيلسوف .. حدثتى حينئذ بما كان من حال دمنة » . ثم يسأله فى الباب الثالث أن يحدثه عن إخوان الصفاء ، وفي الباب الرابع أن يحدثه عن العدو الذى لا ينبغى أن يغتر به ، وهكذا تتوالى أسئلة موجهة دائما من دبشليم الملك إلى بيدبا الفيلسوف ، وتظهر فى صدر كل باب ، وهى أسئلة ذات طابع ذهنى وليست بيدبا الفيلسوف ، وتظهر فى صدر كل باب ، وهى أسئلة ذات طابع ذهنى وليست ذات طابع تشويقي قصصى على النحو الذي تثيره التساؤلات الضمنية في ألف ليلة وليلة مثلا ، وتبلغ ذهنية السؤال أحيانا حدا يدفعه إلى أن يكون مفصلا ومتضمنا لعناصر الإجابة، ويكون بذلك خاليا من عنصر التشويق كما يحدث في باب الجرذ

والسنور ، حين يقول دبشليم الملك لبيديا القيلسوف : « اضرب لى مثل رجل كثر أعداؤه وأحدقوا به من كل جانب فأشرف معهم على الهلاك فالتمس النجاة والمخرج بموالاة بعض أعدائه ومصالحته فسلم من الخوف وآمن ، ثم وفي لمن صالحه منهم » فالسؤال في ذاته يلخص الاجابة التي يمكن أن تعقبه من الناحية القصصية .

على أن هذه السمة الذهنية في الربط العام بين قصص « كليلة ودمنة » يتولد عنها سمة أخرى هي الاستقلال التام لكل باب من الكتاب وعدم تداخل أحداثه مع الباب الذي يسبقه أو يليه ، وهذه السمة تنسحب على كل أبواب الكتاب باستثناء الباب الثاني منه ، وهو باب الفحص عن أمر دمنة ؛ حيث يلاحظ أن هذا الباب يرتبط بالباب السابق عليه وهو الأسد والثور ، فأحداث الباب الأول تدور حول الصداقة التي كانت وطيدة بين الأسد والثور ، والأمان الذي كان معقودا بينهما، وهي صداقة سعى دمنة نفسه في ربط خيوطها في البدء ثم أدركته الفيرة حين اشتدت أواصرها وحاول أن يوقع بين الصديقين ونجح في الإيقاع بينهما هنشبت بينهما معركة قتل فيها الأسد والثور ثم ندم على ما فعل فانتقم من دمنة نفسه بالقتل ، ومع أن أحداث الباب الأول تنتهي بمصرع دمنة نفسه فإنه لا يلبث أن يعود بالتاني من خلال إلقاء الضوء على الفترة الأخيرة من حياته ، المتمثلة غضب الملك عليه وتقديمه للمحاكمة ومصرعه .

ولعل هذا الاضطراب الفنى الناتج من العودة إلى حياة دمنة بعد أن أغلق الستار عليها من ناحية ، ثم خروج ذلك على السمة العامة للكتاب التي تقضى باستقلال أحداث كل باب من ناحية أخرى ، لعل ذلك يعزز الاعتقاد الذي يتردد عند بعض الباحثين من أن باب الفحص عن أمر دمنة ليس من صلب الكتاب الأصلى وإنما هو من إضافة ابن المقفع .

#### تداخل الحكايات:

إذا كان هذا هو الشأن فيما يمكن أن يسمى بعناصر الربط للهيكل العام في كليلة ودمنة ، فإن هناك عناصر أخرى للربط الخاص تتصل بكل باب على حدة ،

وتتمثل فى تداخل القصص وتشابكها داخل الباب الواحد، وهو تداخل وتشابك يمكن أن يعد فى هذه المرة تداخلا قصصيا لا ذهنيا، حيث يقود الحوار القصصى عادة إلى عقدة يتحتم فيها ضرب المثل، ويساق ذلك المثل عادة على سبيل الإجمال لكى يأتى بعده السؤال التقليدى الذى يتردد كثيرا فى كليلة ودمنة وهو: وكيف كان ذلك؟ فيفتح ذلك السؤال الباب إلى سردقصة توضيحية قد تقود بدورها إلى سرد قصة أخرى وهكذا.

ونستطيع أن نأخذ مثالاً على ذلك باب الأسد والثور الذى أجملنا قصته فيما سبق ، وعلى الرغم من أن هيكل الأحداث الرئيسية في هذا الباب يدور بين شخصيات رئيسية ثلاثة هي الأسد والثور ودمنة ، وشخصية واحدة ثانوية هي شخصية كليلة التي تساعد من خلال الحوار مع دمنة على إضاءة جوانب شخصيته . وبالرغم من أن الحدث ذاته لا يتشعب كثيرا فهو لا يخرج عن ظروف اللقاء والصداقة ثم المكيدة ثم الصراع في النهاية ، بالرغم من هذا يتشعب من القصة أثناء السرد ست عشرة قصة جزئية تتداخل إما مع قصة الإطار الرئيسية أو مع واحدة من القصص الجزئية ذاتها .. لكن القصة الرئيسية في هذا الباب وهي قصة الأسد والثور تظل ممتدة من خلال الحكايات الجزئية ، ولا تبلغ نهايتها إلا في خاتمة الباب وهي من هذه الزاوية تكاد تمثل « قصة إطار » لعمل متكامل .

#### ظهور الشخصيات،

ولننظر الآن إلى توالد هذه القيصص الجزئية - في باب الأسيد والشور وكيفية ظهور واختفاء شخصياتها على مسرح الأحداث . وأول ما يلفت النظر أن ترتيب ظهور الشخصيات لا يبدأ بظهور الشخصيات الحيوانية لا شخصية الأسد ولا شخصية الثور ، وإنما ظهور شخصية إنسانية هي شخصية تاجر كان له ثلاثة أبناء يسرفون في ماله ولا يتخذون حرفة لهم وهو يعظهم ويبين لهم خطأ ما يفعلون، ثم إن بني الشيخ اتعظوا بقول أبيهم وأخذوا به وعلموا أن فيه الخير وعولوا عليه ، فانطلق أكبرهم نحو أرض يقال لها ميون فأتي في طريقه على مكان فيه وحل كثير

وكان معه عجلة يجرها ثوران يقال لأحدهما شترية وللآخر بندبة، وحل شترية فى ذلك المكان فعالجه الرجل وأصحابه حتى بلغ منهم الجهد، فلم يقدروا على إخراجه فذهب الرجل وخلف عنده رجلا يشارفه، لعل الوحل يجف فيتبعه بالثور، وسوف نرى أن الشخصيات تختفى من على لسان القاص ولن يحتفظ إلا بما هو محتاج إليه، فالتاجر قد نصح أولاده ثم اختفى، وهؤلاء الأولاد الثلاثة سافر منهم واحد فى رحلة التجارة ولم نسمع عن الآخرين، وهذا الذى رحل اصطحب معه ثوريه شترية وبندبة وقد وحل شترية فبقى معنا إلى نهاية القصة أما بندبة فلم يرد عنه شيء بعد ذلك، وحتى التاجر الذى وحل ثوره اختفى من القصة بعد ذلك واحتل الثور مكان البطولة فيها.

هذه الطريقة فى تصفية الشخصيات من على مسرح الأحداث لا تبتعد كثيرا عن الهدف الفنى لجنس « قصص الحيوان » ، فالشخصيات التى صفيت كانت فى معظمها شخصيات إنسانية ، التاجر وأولاده الثلاثة وكأن دورها كان دفع الحيوان إلى بؤرة الحدث ، ثم كان ذهاب أحد الثورين مؤديا إلى أن يبقى الثور الآخر وحيدا يمارس قدره من خلال وحدته وتغربه .

ولقد ترك التاجر مع الثور شترية رجلا يباشره حتى يجف الوحل فينقذه ، أى أنه ترك على مسرح الأحداث إنسانا وحيوانا ، ولقد مل الرجل البقاء بسرعة فترك الثور في اليوم التالي مدعيا أنه مات ، وهكذا بقى الثور وحده. ويلحق الرجل بالتاجر ليقول له أنه بذل جهده في إنقاذ الثور، ولكنه لا يغني حذر من قدر، ولكي يدلل على هذه المقولة يحكى له قصة رجل هرب من ذئب كان يطارده فكاد أن يغرق في نهر كان عليه أن يعبره وعندما نجا أراد أن يستريح في بيت ناء فكاد أن يقتله اللصوص ، فلجأ إلى القرية وأسند ظهره إلى حائط فوقع عليه فمات . أما الثور الذي ترك وحيدا « فإنه خلص من مكانه وانبعث » ودخل غابة واسعة فاستراح وأكل وشرب ثم أرسل خواره في الغابة فلما سمعه الأسد خاف في نفسه وكف عن الخروج دون أن يتحدث بذلك إلى من حوله ، ولاحظ ذلك دمنة وهو ثعلب من صغار

الجنود بباب الأسد فوجدها فرصة يتسرب من خلالها لكى يحتل مكانا فى بلاط الملك ... هكذا إذن فى الوقت الذى يترك فيه التاجر ومساعده مسرح الأحداث ، يدخل الأسد على صوت خوار الثور ، ثم يدخل « دمنة » على ملامح التخوف فى وجه الأسد .

لكن شخصية « دمنة » شخصية معقدة تتسم بالمكر والذكاء والدهاء والخبث، وهي تظهر غير ما تبطن وتصل إلى أغراضها بطرق ملتوية ، وكان لابد لنا لكي نصل إلى أعماقها من وجود شخصية أخرى تحاورها وتساعد من خلال التقابل على إظهار خصائصها ، ومن هنا جاءت شخصية « كليلة » وهي شخصية ثانوية بالقياس إلى شخصية « دمنة » ، تمثل الحذر والتخوف والتردد والميل إلى عدم الضرر ، ثم تتمهى في تطورها بعدم تأييد الشر والفرار من تأييد دمنة وتركه يواجه وحده عاقبة منا دبر .

والتقابل بين شخصيتى كليلة ودمنة هو تقابل عرفت نماذج كثيرة منه فى الآداب القديمة بين شخصيتين قرمز أحداهما إلى الخير والأخرى إلى الشر، وهما تتقاربان فى الجذور، فهما أخوان هنا، أو صديقان حميمان فى ألف ليلة وليلة فى مثل شخصية « أبو صير » التى ترمز إلى الخير مثل كليلة وشخصية « أبو قير » التى ترمز إلى الشر مثل « دمنة » وهما فى الغالب لا يتصارعان فى عنف وإنما يتجادلان فى رفق، ولا يشمت الخير منهما بالشرير حين يقع عليه الجزاء المحتوم ولكنه يحمل عليه أسى دفينا، ولعل وجود هذه الملامح المشتركة فى رمزى الخير والشر فى الآداب القديمة يشير إلى أنهما رمزان يشيران فى الواقع إلى أصل واحد هذان الرمزان معا.

يستمر تطور الأحداث في باب الأسد والثور ، فيتقرب دمنة إلى الأسد من خلال اقتراحه عليه بأن يأتى له بهذا الثور الذي يخور ، طائعا وصديقا ، ويتقرب إلى الثور بأن يقترح عليه بأن يؤمنه في حضرة الملك ويجعله من جلسائه وينجح دمنة بذكائه في أن يتم صفقة التعارف، ويعرف هو من خلالها لدى الملك ، لكن هذا

التعارف ذاته لا يلبث أن يستثير غيره دمنة من شدة تقارب الأسد والثور، فيحاول أن يوقع الخلاف بينهما فيوحى إلى الأسد بأن الثور يعمل على تأليب جنده عليه ، وإلى الثور بأن الأسد يطمع في أن يأكله، ولا يلبث الصديقان أن يدخلا في صراع حاد يقتل فيه الثور ويجرح فيه الأسد ، ولكن دمنة نفسه تكتشف مكيدته عند الأسد النادم فيبطش به ويقتله .

فى خلال تطور الأحداث على هذا النحو تتساقط حكايات فرعية أغلبها على لسان دمنة وبعضها على لسان كليلة وقليل منها على لسان شترية، مثل حكايات القرد والنجار ، والثعلب والطبل الأجوف ، والغراب والثعبان . والعلجوم والسرطان ، والأرنب والأسد والسمكات الثلاث ، والقملة والبرغوث ، والبطة وضوء الكواكب فى الماء ، والأسد والجمل ، ووكيل البحر والطيطوى ، والبطتان والسلحفاة ، والقرود والطائر ، واللئيم والمغفل والتاجر الحديد .

## طريقة المعالجة الفنية،

هل نحن مع « كليلة ودعنة » أشام زوايات أو قصص أو مسرحيات أو حكايات؟ للله رأينا أولا من خلال مفهوم قصة الإطار أن العمل يفتقد إلى الربط الروائى العام بين أجزائه وإن كان يستعيض عن ذلك بالربط الذهنى الفلسفى وباستقلال كل باب من الناحية القصصية ، ورأينا أنه فى داخل الباب تتداخل الحكايات وتتفرع ، ومن خلالها تتعدم وحدة الجو الروائى للباب الواحد ، ثم إن هذه القصص الصغيرة تهتم بالتأمل الفلسفى للأحداث واستنباط العبرة منها أكثر مما تهتم بالتفاصيل القصصية الدقيقة ، تكاد الأحداث تمتد امتدادا أفقيا أكثر من امتدادها الرأسى ، وهي بذلك تبتعد عن أن تكون قصة أو مسرحية بالمفهوم الفني لهذين الجنسين .

ونحن إذن أمام « حكايات » لها سماتها ولها طريقتها الفنية التي يمكن من خلال التعرف عليها تمييز الأصيل منها من الطارئ . وأول ما يلاحظ من هذه السمات انعدام التحديد الزماني، فعلى خلاف حكايات « ألف ليلة وليلة » التي تعني أ

بنسبة هذه القصة إلى عصر النبى سليمان ونسبة غيرها إلى عصر هارون الرشيد، أو محاربة الفرنجة للمسلمين اسواء كان التحديد تاريخيا أو أسطوريا على عكس ذلك تأتى حكايات كليلة ودمنة مسبوقة بالفعل « كان » سواء في سؤال ديشليم المتكرر : « وكيف كان ذلك » أو في جملة الافتتاح في إجابة بيدبا : « زعموا أنه كان... » وهي تدل على نسبة الحدث إلى الماضي دون تحديد .

به كن أن يكون هذا الماضى موغلا فى القدم لو لاحظنا المدلول لدقيق لب « زميرا أنه كان » حيث يوجد هنا مستويان يتعاقبان من الماضى و الزعم تم فى زمن ماض ، والذى حكى فى هذا الزمن أنه « كان » شىء ما قد حدث .

أما التحديد المكانى فهناك الحديث عن الغابات والأوكار والجحور والأعشاب والأمكنة التى تعيش فيها الحيوانات بصفة عامة ، لكن إلى جانبها يوجد بين الحين والحين تحديد لاسم مدينة أو ناحية ، فهنالك « أرض دستاوند » في باب الأسد والثور ، وهناك مدينة داهر في أرض سكاوندن في باب الحمامة المطوقة وهناك مدينة ماروت في قصة الفأر والرجل الناسك ، وهناك مدينة مطرون في باب ابن الملك وأصحابه.

وهي تحديدات لا يقلل من أهميتها أن تكون بعض هذه الأماكن أو كلها أسطورية أو غير معروفة على خريطة العالم المعهودة لنا .

وإلى جانب وسائل التحديد الزمانى والمكانى يتم اللجوء إلى الاسماء أحيانا لتحديد ملامح الشخصيات ، والذى يلاحظ بعامة على حكايات « كليلة ودمنة » من هذه الرواية أن الشخصيات الإنسانية لا تأخذ أسماء فى الغالب ، وأن الشخصيات الحيوانية قد تحمل أسماء على غير المتوقع وعنوان الكتاب نفسه يحمل اسمين لحيوانين من فصيلة ابن أوى هما كليلة ودمنة والثور صديق الأسد يحمل اسم شترية والثور الآخر يحمل اسم بندبة والحمامة تسمى « المطوقة » وهناك جرذ يسمى « زيرك » ، أما الشخصيات الإنسانية فهى تحمل صفات فى الغالب ، فهنالك

التاجر أو ابن التاجر أو الناسك أو الخبيث والمغفل ... إلخ (١) لكنه يلاحظ أن هذه الظاهرة تتخلف في بعض أبواب الكتاب مثل « باب إيلاذ وبلاذ وإيراخت » حيث نجد ملكا يدعى بلاذ ووزيره يدعى إيلاذ وزوجته تدعى إيراخت ، وهذا الباب في الوقت الذي يخرج فيه على هذه السمة العامة في تسمية الشخصيات يخرج على سمة أخرى ، حين يجعل كل أبطال القصة من البشر وليسوا من الحيوانات أو الحيوانات والناس، كما هو الشأن في القصص السابقة . وقد يكون تميز هذا إلباب وأبواب قليلة أخرى غيره بظواهر مماثلة مدعاة إلى الظن بأنها أبواب ليست من صلب الكتاب الأساسي وإنما هي من الإضافات الفارسية أثناء ترجمة برزويه.

فى كل حكاية يوجد عادة الحدث والتعليق وتختلف الأجناس الأدبية فى تفاوت درجات الاهتمام بهما أو أحدهما على حساب الآخر، ويبلغ الاهتمام بالحدث مداه فى العمل المسرحى حيث يتحول العمل كله إلى حدث رئيسى يتخلله التعليق الذى ينبغى ألا يكون مباشرا ، والأمر يختلف عن ذلك كثيرا فى القصيدة الغنائية مثلا التى لا يبدو فيها الحدث مقصودا لذاته على حين يحتل التعليق التأملى المرتبة الأولى ، وفى الحكايات التى بين أيدينا يوجد اهتمام كبير بالتعليق الفلسفى أو تعليقات الحكمة وهى تعليقات لا تنفى الطابع « القصصى » عن حكايات « كليلة ودمنة » ولكنها تضعف منه فى بعض المواقف ، ويمكن أن نلمح أثر هذا الإضعاف فى أحد اتجاهين :

أولهما في طريقة توزيع الأحداث والتعليقات على الحكاية ، فعلى حين ينبغى في الحدث الروائي أن يسدل الستار دائما مع نهاية الأحداث ، أي أن يظل خيط

<sup>(</sup>۱) ربما كان التفسير الفنى لهذه الظاهرة راجعا إلى محاولة إحداث توازن بين عالمى الإنسان والحيوان ، فهذا الحيوان لا يتميز في عالمنا نحن غالبا إلا من خلال أجناسه وأنواعه ولا يحمل افراده « أسماء » تميز ذواتهم ، هذا الحيوان عندما يوجد جنس أدبى يعبر عنه ويصبح العالم فيه عالمه هو يصبح البشر غرباء في هذا الحالم أو ضيوفا عليه ، يرد لهم نفس المعاملة التي تلقاها الحيوانات في عالمهم فلا يصبح للبشر أسماء وإنما يتميزون من خلال صفاتهم وأجناسهم وأنواعهم لا من خلال « اسم العلم » رمز الذات المستقلة المدركة المتميزة في عالمي الإنسان والحيوان على السواء .

العدث متطورا حتى النهاية ، فإننا نلاحظ في بعض العكايات هنا أن حدث النهاية يجيء مبكرا وتظل العكاية مع ذلك ممتدة وقد فقد القارئ نفسه عنصر انتظار المفاجأة أو توقعها ، ومن نماذج ذلك : « باب ابن الملك والطائر قنزه » فالملك بريدون « أحد ملوك الهند عنده طائر يقال له « فنزه » ولهذا الطائر فرخ صغير، والملك يولد له طفل صغير ، وفنزه يطير كل يوم إلى الجبل فيأتي بفاكهة غريبة يعطى نصفها لفرخه ونصفها للطفل فيزدادان نموا وشبابا، ويفرح الملك بالطائر وفرخه ، وذات يوم والطائر غائب وفرخه في حجر الغلام يلعب به ، يذرق الفرخ على ملابس الغلام ، فيغضب ويضربه في الأرض فيموت ، ويعود الطائر الكبير فيجد ذلك فيشتد غضبه ويفقا عيني الغلام ثم يطير فيقف على شجرة قريبة ويدور بينه وبين الملك حوار طويل يطلب فيه الملك إليه أن يعود والآخر لا يأمن الانتقام، والملك يحاول خداعه والطائر منتبه ويطول الحوار فيستغرق ثلاثة أضعاف ما استغرقته القصمة الرئيسية دون أن تكون هناك مفاجأة – من الناحية القصصية – يتوقعها القارئ أو ينتظرها ، ولاشك بالطبع أن الحوار يشتمل على كثير من الحكمة توزيع الحدث والحكمة داخل الحكاية ، ولكن الإضعاف القصصي جاء من طريقة توزيع الحدث والحكمة داخل الحكاية .

ثانى الاتجاهين يكمن فى أن الراوى يترك أحيانا أحداثا مهمة تمر فى القصة دون أن يعطيها حقها من التعليق وأحيانا دون الوقوف أمامها ، ومن امثلة ذلك فى باب الأسد والثور وباب الفحص عن أمر دمنة مواقف ثلاثة كان يمكن أن تحظى بقدر أكبر من التعليق ، وأول هذه المواقف موقف يمثل فى الواقع « عقدة القصة» فدمنة عندما يقترح أن يقرب بين الأسد والثور يفعل ذلك لمصلحته هو أولا لكى يكتسب مكانة عند الأسد، ويتم التقريب لكن العقدة تأتى من أن هذا التقريب نفسه يصبح مصدرا لغيرة دمنة وحقده حيث يصير الثور هو الصديق المقرب الذى يشغل الملك عن بقية الأصدقاء ومنهم « دمنة ». ومن هذه اللحظة تبدأ عند دمنة فكرة هدم هذه الصداقة والإيقاع بين الصديقين ، ومع أهمية هذا الموقف فإن الراوى لا يذكر عنه الا بعض جمل خاطفة : « فلما رأى دمنة أن الثور قد اختص بالأسد دونه ودون

أصحابه وأنه قد صار صاحب رأيه وخلوته ولهوه ، حسده حسدا عظيما وبلغ منه غيظه كل مبلغ فشكا ذلك إلى أخيه كليلة » ، ولأشك أن المعالجة التى تهتم بالحدث كان يمكن أن تحول عبارة مثل « صار صاحب رأيه وخلوته ولهوه » إلى مواقف تثرى الحدث من ناحية وتبرر التحول الذى حدث في نفس دمنة من ناحية أخرى .

ثانى هذه المواقف هو موت كليلة وهو من الشخصيات المهمة التى تلعب فى الحدث دورا رئيسيا فى إظهار التقابل بين الخير والشر ، ومع هذا فإن الراوى يعبر عن موته بهذه العبارات : « واتفق أن كليلة أخذه الوجد إشفاقا وحذرا على نفسه وأخيه فمرض ومات » ومع أن العبارة هنا تنسب الموت إلى الحزن والوجد فتربطه بسياق القصة العام إلا أنها تخفى كثيرا من ذلك الربط من خلال كلمة « اتفق » وظلال الصدفة فيها وأثر ذلك على اختلال معنى السببية الفنية فى الربط بين الأحداث .

أما ثالث هذه المواقف فهو موت دمنة نفسه البطل الرئيسي للأحداث فالتعبير عنه يأتي بطريقة مفاجئة وسريعة ودون تمهيد ، فمع أن الأسد بعد قتله للثور يلحقه الندم من أن يكون قد تسرع فقتل صديقا ، فإن دمنة يدخل إلى مسرح الأحداث لكي يقنع الملك أن ما فعله هو الحزم والقوة والرأي . وأن المرء قد يتخلص من شيء عزيز عليه اتقاء لاتساع دائرة الضر : « كالذي تلدغه الحية في أصبعه فيقطعها ويتبرأ منها مخافة أن يسري سمها إلى بدنه، فرضي الأسد بقول دمنة ، ثم علم بعد ذلك بكنبه وغدره وفجوره فقتله شر قتلة » . هكذا تساق الأحداث في نهاية باب الأسد والثور، وواضح ما فيها من ضعف العنصر الدرامي الذي أشرنا إليه، ولعل ذلك هو ما دفع ابن المقفع إلى أن يضيف إلى صلب الكتاب بابا ثانيا هو باب « الفحص عند أمر دمنة » ليفصل ما أجملته الحكاية الأصلية .

#### تعليقات الحكمة والتلميحات السياسية:

رأينا كيف كان التعليق من الناحية الفنية يحتل جانيا مهما في حكايات كليلة ودمنة (۱) ، وإذا كان هذا التعليق يأخذ طابع الحكمة في كثير من الأحايين ، فإن ظروف هذا الجنس الفني تجنع به غالبا إلى الحديث في السياسة ، بل إن رحلة «قصص الحيوان » يمكن أن تعد من كثير من الوجوه رحلة سياسية ، فبيدبا يكتبها توجيها لحاكم سياسي ظالم ، وبروزيه يترجمها امتثالا لأمر ملك ورغبة وزير، وابن المقفع ينقلها إلى العربية وهو يعمل في دواوين الحكم ويشغل بكتابة التقريرات السياسية للخليفة المنصور على النحو الذي رأيناه في « رسالة الصحابة » ومن هنا فلم يكن غريبا أن تكثر التلميحات السياسية في كليلة ودمنة من خلال التعليقات الغزيرة على حكاياته .

ففى باب البوم والغربان ، يرسم ابن المقفع صورة لناصح الملك وكيف ينبغى أن يكون ، فهو « ... لا يكتم صاحبه نصيحته وإن استقلها ولم يكن كلامه كلام عنف وقسوة ، ولكنه كلام رفق ولين ، حتى أنه ربما أخبره ببعض عيوبه ، ولا يصرح بحقيقة الحال بل يضرب له الأمثال ويحدثه بعيب غيره فيعرف عيبه فلا يجد ملكه سبيلا إلى الغضب عليه » وهذا النص لا يختلف كثيرا عن نصوص ابن المقفع في رسالة الصحابة وفي الأدبين الصغير والكبير ، ولا يبتعد عن حلمه السياسي في أن يكون مصلحا يقول ما يعتقده دون أن يغضب منه الملك ، ويلجأ إلى ضرب الأمثال ابتعادا عن المواجهة .

لكن هذا الالتفاف يختفى فى أحيان أخرى ويحل محله انتقاد صريح مثل ذلك الذي يجىء فى باب ابن الملك والطائر فنزة: « قبحا للملوك الذين لا عهد لهم ولا وفاء، وويل لمن ابتلى بصحبة الملوك الذين لاحمية لهم ولا حرمة ولا يحبون أحدا

<sup>(</sup>۱) تتعدد الجوانب التي يمكن من خلالها قراءة هذا العمل، ومنّ البحوث الهامة التي صدرت حول الجوانب الأخلاقية، بحث للدكتور حامد طاهر تحت عنوان المضمون الأخلاقي في كتاب كليلة ودمنة » مجلة دراسات عربية، العدد ۲۰ ، سنة ۱۹۹۹ .

ولا يكرم عليهم إلا إذا طمعوا فيما عنده من غناء ، واحتاجوا إلى ما عنده من علم فيكرمونه لذلك ، فإذا ظفروا بحاجتهم منه فلا ود ولا إخاء ولا إحسان ولا غفران ذنب ، ولا معرفة حق . هم الذين أمرهم مبنى على الرياء والفجور، وهم يستصغرون ما يرتكبونه من عظيم الذنوب ويستعظمون اليسير إذا خولفت فيه أهواؤهم » ، وهذا الكلام لا يخفف منه أنه يقال على لسان طائر قتل ابنه غيلة .

اما أصحاب السلطان ، فإن ابن المقفع كان قد نقدهم نقدا صريحا في « أخبار الصحابة » وها هو يعود إليهم في « باب الأسدوابن آوى الناسك » حين يقول : «إنما يستطيع خدمة السلطان رجلان لست بواحد منهما، إما فاجر مصانع ينال حاجته بفجوره ويسلم بمصانعته ، وإما مغفل لا يحسده أحد، فمن أراد أن يخدم السلطان بالصدق والعفاف فلا يخلط ذلك بمصانعته ، وحينئذ قل أن يسلم على ذلك ؛ لأنه يجتمع عليه عدو السلطان وصديقه بالعداوة والحسد ، أما الصديق فينافسه في منزلته ويبغى عليه فيها ويعاديه لأجلها ، وأما عدو السلطان فيضطغن عليه لنصيحته لسلطانه وإغنائه عنه ، فإذا اجتمع عليه هذان الصنفان فقد تعرض للهلاك » .

ولقد تعرض ابن المقفع بالفعل للهلاك ، ولقد أشرنا من قبل إلى أن هلاكه ربما لم يكن فقط بسبب فلتة لسان أو تهمة في عقيدة ولكنه ربما كان أيضا بسبب هذا الجنس الأدبى الذي كان فيه ابن المقفع واسطة بين آثار قديمة مندثرة وآداب حديثة أخذت عنه هذا الجنس وطورته ، وأشهرها كما أشرنا من قبل كان الأدب الفرنسي على عهد لافونتين .



# « ثلاث حكايات بين ابن المقفع ولا فونتين (١)

## الحكاية الأولى:

# (أ) ابن المقفع: التاجر والمؤتمن والخائن:

مثل التاجر المستودع حديدا : قال كليلة : زعموا أنه كان بأرض كذا وكذا تاجر مقل . فأراد التوجه في وجه من الوجوه ابتغاء الرزق ، وكان له مئة من من مديد، فاستودعها رجلا من معارفه ثم انطلق . فلما رجع بعد حين طلب حديده ، وكان الرجل قد باعه واستنفق ثمنه ، فقال له : كنت وضعت حديدك في ناحية من البيت فأكله الجرذان ، قال التاجر: إنه كان قد يبلغني أنه ليس شيء أقطع للحديد من أسنانها ، وما أهون هذه المرزأة، فأحمد الله على صلاحك، ففرح الرجل لما سمع من التاجر . وقال له : اشرب اليوم عندى ، فوعده أن يرجع إليه فخرج التاجر من عنده ، فلقي ابنا له صغيرا ، فعمله وذهب به إلى بيته ، فخبأه ، ثم انصرف إلى الرجل وقد افتقد الغلام وهو يبكي ، ويصرخ ، فسأل التاجر : هل رأيت ابني ؟ قال له : رأيت حين دنوت منكم بازا اختطف غلاما ، فعسي أن يكون هو، فصاح الرجل وقال : يا عجبا ! من رأى وسمع أن للبزاة تخطف الغلمان ، قال التاجر ، ليس بمستنكر أن أرضا يأكل جرذها مئة مَن من العديد أن تختطف بزاتها فيلا ، فكيف غلاما ؟ قال الرجل : أكلت العديد ، وسماً أكلت ، فاردد ابني وخذ حديدك .

## (ب) الفونتين المؤتمن الخائن (٢):

ذات يوم مرتحلا للتجارة ، أودع لدى جاره مائة رطل من حديد « حديدى ؟ » قالها عندما عاد . « حديدك ! » ما عاد منه شيء ، يؤسفني أن أقول لك : أن فأرا

<sup>(</sup>۱) اعتمدنا في نصوص كليلة ودمنة على طبعة الأب لويس شيخو، أما نصوص لافونتين فقد ترجمناها عن الفرنسية عن الطبعة التي سنشير إليها في هامش لاحق. (2)Le Depositaire infidele.

أكله عن آخره، لقد أنبت غلمانى، لكن ماذا أفعل ؟ مخزنى به دائما بعض الثقوب، ودهش التاجر، فالأمر خارق جدا، ومع ذلك تظاهر بالافتتاع بعد أيام اختطف التاجر طفل جاره الخائن، وبعدها على مائدة العشاء، التى كان قد دعاه الأب إليها اعتذر الأب، وقال باكيا: « اعذرنى ... أتضرع إليك ، كل سرورى لدى قد فقد، لقد كنت أحب ولدى أكثر من حياتى ، لم يكن لى سواه ، ماذا أقول ، واحسرتاه لم أعد أجده ، لقد اختلس منى ، فأشفق على مصيبتى .

وأجاب التاجر مسرعا: « بالأمس مساء عند الغسق قدمت بومة فخطفت ولدك ، ورأيتها تحمله نحو مبنى قديم » ، وقال الأب : كيف تريدنى أن أصدق على الإطلاق أن بومة تستطيع أن تحمل هذه الفريسة ؟ إذا لزم الأمر أن تحمل ابنى بومة » وأكد له التاجر بطريقة أخرى : أنا لن أقول لك شيئا مطلقا ، لكننى أخيرا رأيته ... رأيته بعينى .. أقول لك ، وأنا لا أرى مطلقا ما الذى يحملك على أن تشك في الأمر لحظة : هل ينبغى أن يكون عجبا في بلاد يأكل قنطار الحديد فيها فأر واحد ، أن يحمل بومها صبيا يزن خمسين رطلا ؟

ورأى الآخر أين كانت تمتد هذه المغامرة الخادعة ، وأعاد الحديد للتاجر الذي أعاد له ونده .

## الحكاية الثَّانية ،

# (أ) ابن المقفع: الأسدوالجمل والذئب والغراب:

قال الثور: زعموا أن أسدا كان فى أجمة مجاورة طريقا من طرق الناس، له أصحاب ثلاثة، ذئب وابن آوى وغراب، وأن أناسا من التجار مروا فى ذلك الطريق، فتخلف عنهم جمل لهم فدخل الأجمة، حتى انتهى إلى الأسد، فقال له الأسد دمن أين أقبلت؟ فأخبره بشأنه، فقال له: ما تريد؟ قال أريد صحبة الملك، قال: فإن أردت صحبتى، فاصحبنى فى الأمن والخصب والسعة.

فأقام الجمل مع الأسد ، حتى إذا كان يوم ، توجه الأسد في طلب الصيد ، فلقى فيلا ، فقاتله قتالا شديدا ، ثم أقبل الأسد تسيل دماؤه مما جرحه الفيل بنابه ، فوقع مثخنا لا يستطيع صيدا، فلبث الذئب والغراب وابن آوى أياما لا يصيبون شيئا ، مما كانوا يعيشون به من فضول الأسد ، وأصابهم جوع وهزال شديد فعرف الأسد ذلك منهم ، فقال : جهدتم واحتجتم إلى ما تأكلون ، فقالوا : ليس همنا أنفسنا ، ونحن نرى بالملك ما نرى ، ولسنا نجد للملك بعض ما يصلحه . قال الأسد : ما أشك في مودتكم وصحبتكم ، ولكن إن استطعتم فانتشروا ، فعسى أن تصيبوا صيدا فتأتوني به ، ولعلى أكسبكم ونفسى خيرا .

فخرج الذئب والغراب وابن آوى من عند الأسيد ، فانتحوا ناحية وائتمروا بينهم وقالوا: ما لنا ولهذا الجمل ، الآكل العشب الذي ليس شأنه شأننا ، ولا رأيه رأينا ، ألا نزين للأسد أن يأكله ويطعمنا من لحمه ؟ قال ابن آوى : هذا مالا تستطيعان ذكره للأسد ، فإنه قد آمن الجمل ، وجعل له ذمة ، قال الغراب : أقيتما · مكانكما ، ودعاني والأسد ، فانطلق الغراب إلى الأسد فلما رآه قال له الأسد: هل حصلتم شيئًا ؟ قال له الغراب: إنما يجد من به ابتغاء ويبصر من به نظر ، أما نحن فقد ذهب منا البصر والنظر ، لما أصابنا من الجوع ، ولكن قد نظرنا إلى أمر ، واتفق عليه رأينا ، فإن وافقتنا عليه فنحن مخصبون، قال الأسد : ما ذلك الأمر ؟ قال الفراب : هذا الجمل الآكل العشب ، المتمرغ بيننا في غير صنعة .. فغضب الأسد وقال: ويلك، ما أخطأ مقالتك، وأعجز رأيك وأبعدك من الوهاء والرحمة، وما كنت حقيقا أن تستقبلني بهذه المقالة ، ألم تعلم أني آمنت الجمل ، وجعلت له ذمة ؟ ألم يبلغك أنه لم يتصدق المتصدق ، صدقه أعظم من أن يجير نفسا خائفة ، وأن يحقن دما ؟ وقد أجرت الجمل ، ولست غادرا به . قال الغراب : إنى لأعرف ما قال الملك ، ولكن النفس الواحدة يفتدي بها أهل البيت ، وأهل البيت تفتدي بهم القبيلة ، والقبيلة يفتدي بها المصر ، والمصر فدى الملك ، إذا نزلت به الحاجة ، وإني جاعل للملك من ذمته مخرجا ، فلا يتكلف الأسد أن يتولى غدرا ، ولا يأمر به، ولكنا محتالون حيلة ، فيها وفاء للملك بذمته ، وظفر لنا بحاجتنا . فسكت الأسد ، فأتى الغراب أصحابه ، فقال: إنى قد كلمت الأسد حتى أقر بكذا وكذا فكيف الحيلة للجمل إذا أبى الأسد ، أن يلى قتله بنفسه أو أن يأمر به : قال صاحباه : برفقك ورأيك نرجو في ذلك .

قال الغراب: الرأى أن نجتمع والأسد والجمل، ونذكر حال الأسد، وما أصابه من الجوع والجهد ، ونقول : لقد كان إلينا محسنا ، ولنا مكرما، فإن لم ير اليوم منا خيرا"، وقد نزل به ما نزل ، اهتماما بأمره ، وحرصا على صلاحه ، أنزل ذلك منا على لؤم الأخلاق ، وكفر الإحسان ، ولكن هلموا فتقدموا إلى الأسد ، ونذكر له حسن بلائه عندنا ، وأنا لو كنا نقدر على فائدة نأتيه بها ، لم نحجز ذلك عنه ، إن لم نقدر على ذلك فأنفسنا له مبذولة ، ثم لنعرض عليه ، كل واحد منا نفسه ، وليقل : كُلنى أيها الملك ولا تمت جوعا ، فإذا قال ذلك قائل أجابه الآخرون وردوا عليه مقالته ، بشئ يكون له فيه عذر ، فيسلم وتسلمون إلا الجمل ، ونكون قد قضينا زمام الأسد ، ففعلوا ذلك ، ودعوا الجمل إلى نادى الأسد ثم تقدموا إليه ، فبدأ الغراب وقال: إنك احتجت أيها الملك إلى ما يقيمك ، ونحن أحق أن تطيب أنفسنا لك ، فإنه بك كنا نعيش ، وبك نرجو عيش من بعدنا من أعقابنا ، وإن أنت هلكت ، فليس لأحد منا بعدك بقاء ، ولا لنا في الحياة خير ، فأنا أحب أن تأكلني، فما أطيب تفسى لك بذلك ، فأجابه الذئب والجمل وأبن آوى أن اسكت ، فلا خير للملك في أكلك ، وليس فيك شبع ، قال ابن آوى : أنا مشبع للملك ، قال الذئب والجمل والغراب: أنت منتن البطن، خبيث اللحم، فنخاف إن أكلك الملك، أن يقتله خبيث لحمك ، قال الذئب : لكنى لست كذلك ، فيأكلني الملك ، قال الغراب وابن آوى والجمل : قد قالت الأطباء : من أراد قتل نفسه ، فليأكل لحم الذئب ، فإنه يأخذه منه الخناق. وظن الجمل أنه إذا قال مثل ذلك يلتمسون له مخرجا ، كما صنعوا بأنفسهم ويسلم ويرضى الأسد ، قال الجمل : لكنى أيها الملك ، لحمى طيب ومرىء ، وفيه شبع للملك ، فال الذئب والغراب وابن آوى : صدقت وتكرمت ، وقلت ما نعرف ، ووثبوا عليه فمزقوه .

## (ب) لافونتين ، الحيوانات المرضى بالطاعون (١):

« شَرُّ شَرُّ هُو الرعب » شر ابتكرته السماء في غضبتها لتعاقب به جرائم الأرض ، إنه الطاعون (ما دام ينبغي أن نسميه باسمه) وهو قادر على أن ينشر الجحيم في يوم واحد ، وقد أعلن الحرب على الحيوانات ، ولم تمت الحيوانات ، ولم تمت الحيوانات بميعا ، ولكنها جميعا أصيبت ولم يعد لها شهية لأى طعام ، فلا الذئب ولا الثعلب كانا يترصدان الفريسة الشهية البريئة ، والحمائم تسربت فلا مزيد من الحب ، لأنه لا مزيد من المتع . وعقد الأسد مجلس مشورته ، وقال « أصدقائي الأعزاء : إنني أعتقد أن السماء أرسلت هذه النكبة عقابا على آثامنا ، فعلى أكثرنا دنوبا أن يضحي بنفسه على جناح الغضبة السماوية ، فريما غنم البرء ، لنا جميعا ، فالتاريخ يعلمنا أنه في الكوارث العامة ، تحدث تضحيات مماثلة ، لن نتأرجح إذن على الإطلاق أمام أمال زائفة ، ولنكشف دون تسامح عما تخبثه ضمائرنا أما بالنسبة لي فإنني إرضاء لرغباتي الشرهة ، قد التهمت كثيرا من الخراف . ما الذي كانت قد صنعته بي ؟ لم تسئ لي إطلاقا ، بل إنه حدث في بعض الأحايين أن أكلت الراعي .

أنا سوف أنذر نفسى إذن إذا اقتضى الأمر ، لكننى أعتقد أنه يكون حسنا ، لو أن كل واحد أقر بذنبه كما فعلت أنا ، وفى تلك الحالة يجب أن نتطلع - وفقا للعدالة المطلقة - إلى أكثرنا ذنوبا » وقال الثعلب : « مولاى ، إنك لملك مفرط فى الطيبة وتدقيقك يرينا إفراطا فى الرهافة. ثم إن أكل خراف حقيرة حمقى ، نكرات .. هل يعد هذا خطيئة ؟ لا .. لا .. إنك منحتها يا مولاى بالتهامك إياها كثيرا من الشرف ، أما فيما يتعلق بالراعى ، فنستطيع أن نقول : إنه كان أهلا لكل الشرور، فهذا النوع من الناس يقيم على الحيوانات سيطرة على غير أساس .

هكذا قال الثعلب ، وصفق المتملقون ، ولم يجرؤ أحد - لا النمر ولا الدبة ولا الوحوش الأخرى - أن يرى فيما حدث أقل قدر من الآثام يستغفر له .

<sup>(1)</sup> Les Animaux malades de la peste.

وفى رأى كل واحد ، كان كل المتجادلين ، حتى كلاب الحراسة منافقين وجاء الحمار ليقول بدوره : « فى ذاكرتى منذ عهد بعيد ، أننى كنت أمر بمرج للرهبان ، ودفعنى الجوع والعشب الممتد ، واعتقد أن شيطانا دفعنى كذلك ، فقضمت من المرج ما وسع لسانى ولم يكن لى أى حق فى ذلك ، مادام يجب أن نتكلم بصراحة » وعند هذه الكلمات ، هبت صيحة تحريض على الحمار، ومن خلال خطبة مملة ، برهن ذئب مثقف قليلا ؛ أنه ينبغى أن يضحى بهذا الحيوان الشرير ، هذا الأجرد الأجرب إلذى بسببه جاءتهم كل الشرور ، وحكم على هفوته بأنها ذنب يستحق صاحبه الموت .

يأكل عشب الآخرين 1 أية جريمة يكراء 1 إنه لا يدان إلا بالموت للتكفير عن خطيئته ، ولقد أروه الموت فعلا .

تبعا لما تكون عليه ، قويا أو ضعيفا ، سوف يأتى عليك حكم الحاشية أبيض أو أسود .

### الحكاية الثالثة ،

# (أ) ابن المقفع : اللبؤة والشعهر :

زعموا أن لبؤة كانت في غيضة ولها شبلان ، وأنها خرجت تطلب الصيد ، وخلفتهما ، فمر بهما أسوار ، فحمل عليهما فقتلهما وسلخ جلدهما ، فاحتقبهما وانصرف بهما إلى منزله ، فلما رجعت اللبؤة ، فرأت ما حل بهما من الأمر الفظيع الهائل الموجع للقلوب ، سخنت عينها ، واشتد غيظها وطال همها واضطريت ظهراً لبطن ، وصاحت ، وكان إلى جانبها شعهر جار لها فلما سمع صيحتها وجزعها قال : ما هذا الذي نزل بك ، وحل بعقوتك هلمي فأخبريني لأشركك فيه أو أسليه عنك .

فقالت اللبؤة: شبلاى ، مر عليهما أسوار فقتلهما ، أخذ جلدهما فاحتقبهما ، وألقاهما بالعراء . قال الشعهر: لا تجزعى ولا تصرخى ، وانصفى من نفسك ، واعلمى أن هذا الأسوار لم يأت إليك شيئا إلا وقد فعلت بغيرك مثله ، ولم تجدى

من الغيظ والحزن على شبليك شيئا إلا وقد وجد غيرك بأحبابه لما تفعلين ، فوجدت اليوم مثله وأفضل منه ، فأضبرى من غيرك ، على ما صبر منك عليه غيرك ، فإنه قد قيل : كما تدين تدان ، وأن ثمرة العمل ، العقاب والثواب ، وهما على قدره في الكثرة والقلة ، كالزارع الذي إذا حضر الحصاد ، أعطى كلا على حساب بذره ، قالت اللبؤة : صف لي ما تقول واشرحه لي .

قال الشعهر: كم أتى لك من العمر؟

قالت اللبؤة : مائة سنة .

قال الشعهر: ما الذي كان يعيشك ويقويك ؟

قالت اللبؤة: لحوم الوحش.

قال الشعهر: اما كان لتلك الوحش.آباء وأمهات؟

قالت اللبؤة: بلي .

قال الشعهر: ما لنا لا نسمع لأولئك الآباء والأمهات، من الضجة والصراخ ما نرى منك، أما إنه لم يصبك ذلك إلا لسوء نظرك في العواقب، وقلة تفكرك فيها، وجهالتك بما يرجع عليك من ضرها.

فلما سمعت اللبؤة ، عرفت أنها هي التي جنت ذلك على نفسها ، وجرته إليها ، وإنها هي الضالة الجائرة ، وأنه من عمل بغير العدل والحق انتقم منه وأديل عليه ، فتركت الصيد وانصرفت عن أكل اللحم إلى الثمار ، وأخذت في النسك والعبادة ، ثم إن الشعهر وكانت عيشته من الثمار ، رأى كثرة أكلها منها فقال لها : لقد ظننت إذ رأيت قلة الثمار ، أن الشجر لم يحمل هذا العام لقلة الماء ، فلما رأيت أكلك إياها ، وأنت صاحبة لحم ، ورفضك رزقك وما قسم لك وتحولت إلى رزق غيرك ، فانتقصته ودخلت عليه ، علمت أن الشجر قد أثمر كما كان يثمر فيما خلا وإنما أتت قلة الثمر في ذلك من قبلك ، فويل للشجر والثمار ، ولمن كان عيشه منها ، ما أسرع هلاكهم

ودمارهم إذ قد نازعهم في ذلك من لا حق له فيها ، وغلبهم عليها من كان معتادا لأكل اللحوم ، فأمسكت اللبوّة عن أكل الثمار ، وأقبلت على الحشيش والعبادة .

# (ب) لافونتين : اللبؤة والدبة (١) ؛

كانت اللبؤة الأم قد فقدت شبلها ، كان صياد قد أخذه ، وأطلقت البائسة المنكوبة زئيرا قبويا ، هز كل جوانب الفابة . لا دجنة الليل ، ولا سكونه ، ولا كل جوانب رهبته ، أوقفت نحيب ملكة الغابة ، ولم يزر النعاس أيا من الحيوانات ، وأخيرا قالت الدبة: يا معمدتى : كلمة واحدة لا أكثر . ألم يكن لكل الأطفال الذين مروا بين أسنانك أب ولا أم ؟ . . لقد كان لهم ، ومع ذلك ، فإن أيا من موتاهم لم يحطم رؤوسنا وإذا كان كثير من الأمهات قد صمتن ، فلماذا لا تصمتين أنت أيضا ؟

- أنا أصمت ! أنا التعسة ؟ أوه .. لقد فقد شبلي ، وكنت محتاجة إليه ليصطحبني في شيخوختي المؤلمة .
  - قولى لى : من الذي أرغمك على أن تكونى في هذا الموقف ؟
    - واحسرتاه ١ إنه القدر الذي يمقتني .

هذه الكلمات كانت في كل زمن على السنة الجميع ، أيها الناس التعساء . إن هذا موجه إليكم . إنه لا يرن في أذنى ، ألا نواحات عابثة وفي كل حالة مماثلة يرد الاعتقاد بكره السموات . من يتدبر أمر هيكوب (٢) . سوف يحمد الآلهة .

<sup>(1)</sup> La lionne et l,ours.

<sup>(</sup>Y) هيكوب: نموذج في الأساطير اليونانية لتزاحم المصائب على بعض البشر وقدرتهم على تحملها ، وقد اجتمع عليها كثير من النكبات فقدت اولادها. وزوجها ، ورأت حياتها تهدم وهي تقاد إلى الرق.

# لافونتين وقصصالحيوان

يعد الشاعر الفرنسى جون دى لافونتين (١٦٢١ – ١٦٩٥) أشهر من أدخل إلى الآداب العالمية الحديثة ، هذا الجنس الأدبى ، وأعطاه أبعادا شعرية ودرامية جديدة ، وجعله ملائما لروح العصر ، فى الوقت الذى ربطه فيه ربطا شديدا بكل تراث القدماء من قبل ، أيسوب الإغريقى ، ولقمان الشرقى ، وفيدر اللاتينى ، وبيدبا الهندى من خلال الترجمة الفارسية للنص العربى لابن المقفع .

ولقد ولد لافونتين في مدينة « شاتوتييرى » على حواف الغابات الموجودة في وسط فرنسا، وكان والده مديرا لشئون المياه والغابات والصيد في هذا الاقليم (۱)، وتلقى دراسته الأدبية في مدارس الإقليم ثم انتقل إلى باريس ليكمل دراسته للقانون ويساهم في النشاط الأدبي الكبير الذي كانت باريس تشهده في هذه الفترة الذهبية في عهد لويس الرابع عشر الذي كان يعرف باسم « ملك الشمس ». تشكلت في باريس في هذه الفترة جماعة من أربعة أصدقاء ، تقاربوا في سنوات الميلاد ، وفي الميول وكانوا يتبادلون فيما بينهم ما يقع تحت أيديهم من كتب ، ويتناقشون في قضاياها في ندواتهم الأدبية ، ويحلمون معا ببعث جديد للحياة الأدبية ، ولقد نجح هؤلاء الأربعة بالفعل في أن يطبعوا عصرهم بطابعهم، وأن تعرف الفترة التي شهدت لقاءهم باسم « الكلاسيكية » ، هؤلاء الأربعة هم : لافونتين (ولد ١٦٢١) وموليير

وقد تميزت « الكلاسيكية » التي وضعوا أسسها بعدة خصائص <sup>(۲)</sup> كسان من بينها الانفتاح على تراث الأقدمين ومحاكاته ، فعل ذلك موليير وراسين في مجال

<sup>(1)</sup> le pere coruel : Etudes sur les outeurs Français. p. 526.

<sup>(</sup>٢) انظر مقالا لنا بعنوان : ما هي الكلاسيكية : مجلة البيان ، الكويت يناير ١٩٨١.

المسرح ، فكانت محاكاتهما الناضجة للمسرح اليونانى القديم ، وتجديد المسرح الأوربى على ضوء من هذه المحاكاة ، وفعله بوالو في كتابه المشهور « فن الشعر » حين قنن للأجناس الشعرية مستلهما في ذلك تراث الأقدمين ، وفعله لافونتين في ذلك الجنس الأدبى الذي اقترن باسمه وهو قصص الحيوان ، والذي تفتح من خلاله على التراث القديم الغربي والشرقي على السواء .

وكان لافونتين نفسه لا يخفى حقيقة تأثره الشديد بالأقدمين ، بل إنه يبالغ في ذلك في تواضع علمي جم ، ولا يكاد يترك مناسبة تمر دون الإشارة إلى ذلك ، فهو يطلق على الجزء الأول من حكاياته الذي بقدمه في سنة ١٦٦٨ عنوان « حكايات اختارها وصاغها شعرا لافونتين » (١). والمجهود الذي ينسبه إلى نفسه هو مجهود « الاختيار والصياغة الشعرية » وليس الابتكار أو التأليف ، وحقيقة فإن لافونتين أخذ معظم « المواد الخام » لحكاياته من القدماء . وقد أجرى أحد شارحي لافونيتن إحصاء حول المقتبس والمبتكر من حكاياته ، فوجد أن من بين مائتين وأربع وأربعين حكاية تتحصر ابتكارات لافونتين في ثماني عشرة منها (١) ، وماعدا ذلك يمكن إرجاع أصوله إلى واحد من المصادر التي استقى منها لافونتين.

وأول هذه المصادر يكمن في حكايات « أيسوب »، وهي الحكايات التي تجمعت في التراث الاغريقي من مؤلفين مجهولين ونسبت جميعها إلى شخصية « أيسوب » الذي ينتمي إلى القرن السادس قبل الميلاد ، وقد جاءت معرفة لافونتين من خلال قراءة كتاب « حياة أيسوب » الذي كتبه الراهب البيزنطي « بلانيد » في القرن الثاني عشر ، وجمع فيه جزءا كبيرا من التراث المنسوب لأيسوب .

على أن حكايات أيسوب لم تكن في ذاتها عملا أدبيا ، فهي حكايات فلسفية هدفها التدليل المباشر على حكمة معينة واستبعاد كل ما لا يخدم هذا الهدف ، وهي من هذه الزاوية تتسم بالأحكام الهندسي ، لكنها تتسم في الوقت ذاته

<sup>(1)</sup> Fables choises, mises en vers par M. de la Fontain.

<sup>(2)</sup> R. Radouant: la Fontaine. Fables N. E. P. XXV.

بالجفاف، وهي لا تغرى القارئ بالعودة إليها مرة ثانية . لقد عاد لاهونيتن إلى هذه الحكايات بالصياغة أولا هنقلها من النثر الفلسفي إلى الشعر الجديد ، ثم نقلها من الحكاية الخالصة إلى الحكاية المسرحية اليتى تهتم بإطار الأحداث اهتمامها بالأحداث ذاتها . ولنحاول أن نترجم حكاية لأيسوب وتأويلها لدى لافونتين (مع الاعتراف سلفا بأن الترجمة لا تستطيع نقل كثير من الخصائص اللغوية الدقيقة في الصياغة ، والتي يكمن فيها كثير من الفروق بين الحكايتين) والحكاية تجمل عنوان : الثعلب والكيش :

#### (أ)نصايسوب،

« ثعلب وكبش يصيبهما العطش فينزلان بئرا ، لكنهما عندما يشربان يبحث الكبش عن طريقة للخروج فيقول له الثعلب . أعطنى ثقتك وسأجد وسيلة نافعة لكلينا ، إذا وقفت على رجليك الخلفيتين وأسندت الأماميتين إلى الحائط وحنيت قرنيك إلى الأمام ، أستطيع أن أقف أنا على كتفيك وعلى قرنيك وأقفز خارج البئر، وهناك وبعد ذلك أشدك معى ، وفعل الكبش ما طلبه الثعلب الذى قفز خارج البئر ، وهناك أخذ الثعلب يرقص من الفرح ، والكبش يتهمه بأنه لم يف بما وعد، وهنا استدار إليه الثعلب قائلا لو أن لك من العقل في رأسك قدر ما لك من اللحية في ذقنك لما نزلت قبل أن تفكر في طريقة الخروج . هذه الحكاية تظهر أن الإنسان الحريص ينبغي أن يفكر أولا في عمق ما يريد أن يرتبط به قبل أن يضع فيه يده » (١).

الثعلب والكبش: (ب) نص لافونتين:

« الثعلب القبطان يذهب للريف

مع صديقه الكبش صاحب أطول قرنين

ذلك الكبش لا يمتد بصره أبعد من أرنبة أنفه

<sup>(1)</sup> Esope. Nevelet. Cite Per Radouant. op. cit., p. 97.

والثعلب الماهر في الزعامة سوف يخدعه يدفعهما العطش لأن ينزلا إلى قاع بئر وهناك يرتوى كل منهما وبعد أن يعب كلاهما منه ما يريد وتعلى الكيش : ماذا سنفعل با صاحب

يقول الثعلب للكبش: ماذا سنفعل يا صاحبى ليس كل همنا الشراب وإنما الخروج أيضا انصب قدميك إلى أعلى وارفع قرنيك واستند بهما على حائط البئر سوف أتسلق أولا ثم أقف على قرنيك

ومن خلال هذه الآلة أستطيع الخروج من هنا وبعد هذا أجذبك

ويقول الكبش : أقسم بلحيتى أن هذه فكرة جيدة. وأنا أحب الأذكياء من أمثالك

وأعترف أنني لو كنت وحدي

لما وصلت إلى هذا السر أبدا

ويخرج الثعلب من البئر ويترك صاحبه

لكى يعطى موعظة في الصبر

يقول: لو أن السماء كانت قد منحتك

قدرا من العقل في الرأس

موازيا لحجم اللحية في الذقن

لما دفعتك الخفة لأن تتزل إلى هذه البئر

وداعا .. فأنا حر .. حاول أن تجذب نفسك

واجمع كل قواك فأنا مشغول

وروائى بعض الأعمال .. تمنعنى أن أتوقف فى منتصف طريقى (ياكل الأحياء) .

 $\cdot$  في كل الأحوال علينا أن ننظر نحو نهايات الأشياء  $^{(1)}$  .

بالإضافة إلى حكايات « أيسوب » كان هناك أيضا من الحكايات التى استوحاها لافونتين حكايات « فيدر » التى كتبت باللاتينية فى القرن الأول الميلادى وحكايات أخرى شاعت عند كتاب العصور الوسطى وعصر النهضة ، واطلع لافونتين على ما كتب منها بالفرنسية أو الإيطالية أو اللاتينية ، أو ما ترجم إلى واحدة من هذه اللغات ، ويظهر أثر هذه المصادر جميعا فى الجزأين الأول والثانى من حكايات لافونتين .

وابتداء من الجزء الثالث من هذه الحكايات ، يظهر في أعمال لافونيتن أثر مصدر جديد يضاف إلى هذه المصادر ، وهو المصدر الشرقي المتمثل في حكايات بيدبا ، وقد أشرنا من قبل إلى اعترافات لافونتين في هذا الصدد ، وإلى الظروف التاريخية التي تم خلالها تعرف لافونتين على هذا الرافد الشرقي الجديد (<sup>†)</sup> .

### طريقة المعالجة الفنية عند لافونتين،

ماذا فعل هذا الشاعر الكلاسيكي بهذا التراث العالمي ؟

لنسجل أولا هنا أن لافونيتن كان شاعرا متأنيا ، يعاود النظر في حصاد الموهبة الشعرية التي لم يظهر ثمارها للناس إلا في سن الأربعين (٢) ، وأنه نجع في

<sup>(1)</sup> La Fontaine. Le Renard et la Bouc. Livre 3 faple 5.

<sup>(</sup>٢) انظر هذا الكتاب ص ٧٣ وما بعدها.

<sup>(3)</sup> Emile Faguet: Dix - Septieme siecle Etudes litteraires p. 95.

أن يكون النموذج الوحيد في الأدب الفرنسي كما يقول هيبوليت تين الذي يجمع بين كونه شاعرا كبيرا وشاعرا شعيبا في وقت واحد (١) ، وهي ملاحظة يمكن أن تعمم فتنسحب على كثير من الأدباء في كثير من اللغات ، حيث يندر أن يجمع كثير من الشعراء بين هاتين الصفتين ، وقد حدد لافونتين بنفسه منهجه في معالجة الحكايات في بيتين شعريين كتبهما في مقدمة حكاياته :

Une ample comedie a Cent actes divers Et dont la scene est L, univers

« كوميديا مسهبة من مائة فصل مختلفة ومسرحها هو العالم ».

ولافونتين يستخدم كلمة « كوميديا » هنا بالمعنى الفنى الواسع للكلمة ، على النحو الذى استخدمها به دانتى في « الكوميديا الإلهية » أو بلزاك في « الكوميديا الإنسانية » .

الحكاية إذن هنا مسرحية ، وهذا الاختيار يحدد منذ البدء ما يأخذه المؤلف وما يتركه ، فهو يترك من حكايات الأقدمين جانب « التعليق الحكمى » الذى أشرنا إليه فى الحديث عن كليلة ودمنة ، ويترك أيضا جانب الأحداث الزائدة التى لا تفيد مباشرة فى تطوير وتنمية الحدث المسرحى، وتؤدى إلى الدخول فى حكايات فرعية متداخلة ، وعلى هذا الأساس تنعدم هاتان السمتان : « التعليق الحكمى ، والحكاية الجزئية المتداخلة » فى حكايات لافونتين بالقياس إلى حكايات كليلة ودمنة .

وهناك سمة رئيسية ثالثة تنعدم عند لافونتين بالقياس إلى كليلة ودمنة ، وهي تتمثل في « الإطار الرابط للحكايات » وقد رأينا أنه أخذ في كليلة شكل الإطار الذهنى الفلسفى المتمثل في حوار بيدبا ودبشليم ، ثم شكل الاطار القصصى المتمثل في القصة التي تحكم كل باب على حدة ، ولكن لافونتين يستعيض هنا عن ذلك الإطار بوحدة مسرح الأحداث ، على اتساع هذا المسرح ، وهو العالم كما ذكر في بيتيه اللذين أشرنا إليهما .

<sup>(1)</sup> Etudes sur les Outeurs français op. cit., p. 537.

بالإضافة إلى هذا يأخذ المؤلف من الحكايات القديمة ما يساعده على حبك بنائه والتعبير عن فكرته هو ، ومن هذه الزاوية نفاجاً بهذا الشاعر الذى أعلن في تواضع أنه أخذ كل شيء عن الأقدمين ، نفاجاً به وقد أضفى عليها شخصيته الخاصة، وبدت الحكاية ملكا له ، يقول سانت بيف : « إن الذى جمل لافونتين شاعرا كبيرا هو أنه أضفى خصائصه ولم يجعل الحكاية القديمة إلا فرصة لعبقريته الخالقة وموهبة الملاحظة الشاملة عنده » (1). ومن هذه الزاوية تكتسب الحكاية معنى الشاعرية أولا قبل أن تكتسبها من الوزن والقافية اللذين كتبت فيهما ومن هنا تكتسب الحكاية معنى « الانتماء المحدد » بعد أن كان طابعها العام في التراث القديم هو « عدم الانتماء » . فالأسماء الكبيرة في عالم قصص الحيوان من قبل ، ايسوب ، بيدبا ، لقمان ، فيدر ، برزويه ، ابن المقفع . كلها أسماء يصعب في معظم الأحايين تحديد نصيب كل منها في الحكاية، إما بسبب الجانب الأسطوري فيها القديمة « غير شخصية »، والأمر على عكس ذلك عند لافونتين ، ليس فقط بسبب التحديد الدقيق لكاتب الحكاية ، ولكن قبل ذلك بسبب إضفاء الطابع الشعري الشخصي على هذه الحكاية ، ولكن قبل ذلك بسبب إضفاء الطابع الشعري الشخصي على هذه الحكايات .

وإلى جانب السمة الشعرية توجد السمة المسرحية ، وتلك تجعله يرتب الأحداث بطريقة تسوق فيها المقدمات إلى العقدة ، وتمهد العقدة للنهاية ويسقط الستار عند نهاية الأحداث لا قبله ولا بعده كما كان يحدث أحيانا في كليلة . على أنه من هذه الزاوية كان لافونتين يهتم أيضا بالديكور الخارجي وهو لا يجعل الغابات مجرد مسرح للأحداث ولكن يجعلها كذلك اطارا خارجيا لها .

ويترتب على ذلك اهتمام بالشخصيات ورسمها ، وهو اهتمام يتعدى دلالة الشخصية في الحكايات ، ومن هذا الشخصية في الحكايات ، ومن هذا المنطلق يمكن الوصول إلى تصور فني يتم فيه ربط « الرمز » الحيواني ، بقيمة

<sup>(1)</sup> Etudes. op. cit., p. 540.

شعورية ثابتة ، فالأسد رمز ثابت للملك بما له وما عليه ، وهو رمز حاول لافونتين من خلاله أن ينقد الجوانب المتعددة لهذه الشخصية ، ويصل النقد حدا صارخا في مثل هذا البيت : شعب يتقلب كالحرباء مثل مليكه

وهو نقد يذكر بآراء ابن المقفع في الملوك والتي أغضبت الخليفة المنصور وجرت على ابن المقفع ما جرت ، ولقد أغضب نقد لافونتين كذلك الملك لويس الرابع عشر ، وانتهز فرصة ليعلن فيها عدم رضاه عن شاعر « قصص الحيوان » غير الماقل ، وكانت هذه الفرصة في سنة ١٦٨٣ عندما خلا مقعد « كوليير » في الأكاديمية الفرنسية ، وتقدم للترشيح له كل من لافونتين وبوالو وأجزى الانتخاب فعصل لافونتين على ستة عشر صوتا وبوالو على سبعة أصوات فقط ، وعندما رفع الأمر إلى الملك للموافقة على اختيار لافونتين عضوا بالأكاديمية كما يقضى بذلك الشانون رفض الملك التصديق ، وكان على لافونتين أن يبقى عاما آخر خارج الأكاديمية حتى يوافق لويس الرابع عشر ويقول لأعضاء الأكاديمية عبارة ذات الأكاديمية حتى يوافق لويس الرابع عشر ويقول لأعضاء الأكاديمية عبارة ذات مغزى: « تستطيعون الآن أن تستقبلوا السيد لافونتين فلقد وعد بأن يكون عاقلا «(١) .

إلى جانب رمز الأسد ودلالته ، يوجد الثعلب وهو يدل على النفاق والمكر والدهاء ، والقط رمز المنافق الفاشل ، والذئب رمز القوة الفاشمة ، والقرد رمز الدجال ، والحمار رمز العبودية .. الخ . ودقة الرمز وإحكامه تدفع لافونتين كثيرا إلى التحوير في الحكايات التي يأخذها عن القدماء . ففي قصة الأسد والجمل والذئب والفراب ، التي يأخذها لافونتين من كليلة ودمنة تتحول الشخصيات عنده إلى الأسد والثعلب والذئب والحمار ، ولعل جزءا من ذلك يكمن في عقدة الحكاية وعدم إقناع لافونتين بدور الشخصية التي تؤديها ، فعندما تود الحاشية أن توقع بالجمل في حكاية كليلة يقوم الفراب بدور المدبر للمؤامرة، والذي يتولى إقناع الأسد بها ، وهذا الدور غريب على شخصية الغراب ، وهو لا يتفق مع ما تقوم به الشخصية من أدوار أخرى في كليلة ودمنة ، حيث نجد الفراب هو الباحث عن

<sup>(1)</sup> voir: Emel Faguet. op. cit., p. 97.

الصداقة والداعى إلى الوقاء في باب الحمامة المطوقة ، ونجده ضحية للغدر في باب البوم والغربان . ومن هنا فإن لافونتين أحل محل هذه الشخصية شخصيتي الثعلب والذئب في الحيوانات المرضى بالطاعون ، حيث نافق الثعلب الأسد فقلل من قيمة أخطائه ، وبالغ الذئب في أخطاء الحمار وأوعز بضرورة التخلص منه ، ولاشك أن شخصيتي الثعلب والذئب أقرب إلى القيام بدور الغدر من الغراب .

ونفس الملاحظة يمكن أن تقال عن القائم بدور الضحية في هاتين القصتين، فالجمل هو الذي يضحى به في كليلة ودمنة ، دون أي خطأ يقوم به ، فهو يساق إلى الموت لمجرد كونه حيوانا آكلا للعشب بين حيوانات أخرى آكلة للحوم ، تكسل في البحث عن طعامها ، ومن هذا فإنه حين يقتل يميل الشعور كله في جانبه ، لكن لافونتين اختار للضحية شخصية الحمار ، ومع أنه أيضا آكل عشب بين آكلة لحوم فلم يكن ذلك سببا لقتله ، ولكن السبب جاء من غبائه هو حيث تكلم عندما صمت الآخرون ولم يفطن إلى أن الحرية المعطاة في مجلس الملك إنما هي للمنافقين فقط ، ومن هنا فإنه عندما يساق إلى الموت تتعدد درجات الشعور وقوفا معه أو انصرافا عنه ، فهو ضحية مظلوم من ناحية وهو غبى قاد نفسه إلى الهلاك من ناحية أخرى .

هكذا تنجح قصص الحيوان عند لافونتين من خلال الاستخدام الشعرى في إضفاء الطابع الشخصى الذي يعرف طريقه إلى الخلود العام بقدر ما يتعمق في المذاق الخاص، وتنجح كذلك من خلال الاستخدام المسرحى لهذا الجنس إلى الارتفاع به من جنس يكاد يغلب عليه الطابع الفلسفى، والحكمة إلى جنس أدبى خالص ... ولافونتين ينجح مع هذا وذاك في أن يقيم وحدة قوية عالمية لهذا الجنس ترتبط فيه الآداب الهندية والفارسية والإغريقية واللاتينية والعربية والفرنسية معبرة عن وحدة الإنسان ووحدة طموحه، رغم اختلاف الزمان والمكان، بل وعن وحدة لغته الصامتة في نهاية المطاف من خلال وحدة لغة الرمز الذي يعتمد عليه في هذا الجنس، رمز الحيوان.

# المبحث الرابع صورة المسلمين في أقدم ملاحم العصور الوسطى الأوربية أنشودة رولاند

دراسة وترجمة للنصوص الرئيسية في الملحمة

لعل تاريخ الأدب المقارن، لا يعرف عملا أصدق دلالة في التعبير عن الروح التي سادت أوربا تجاه المسلمين في العصور الوسطى، من أنشودة رولاند التي سادت أوربا تجاه المسلمين في العصور الوسطى، من أنشودة رولاند المادة الماحمة الغنائية التي تتغنى بالبطولات الخارقة لرولاند ابن أخي إلامبراطور شارلمان، إمبراطور فرنسا، وأوربا من بعد، في نهاية القرن الثامن، وهي بطولات تجسدت على نحو خاص، في موقعة، رونسيفو عام ٧٧٨ والتي دارت بين مؤخرة جيش شارلمان العائد من أسبانيا بعد فشله في الاستيلاء على مدينة سرقسطة الإسلامية آنذالك، وبين مجموعة من المسلمين (كما تقول الملحمة) كمنوا لمؤخرة الجيش في القمم الصخرية لسلاسل جبال البيرنيه، عند مضيق رونسيفو، واستطاعوا أن يجهزوا عليها وعلى قائدها رولاند، الذي رفض في كل الحالات، أن ينفخ في بوق الاستغاثة، لكي يعود إليه شارلمان ومقدمة الجيش، وآثر أن يتولى بنفسه ، قتال المسلمين (الكفرة على حد تعبير الملحمة) وأباد منهم المئات قبل أن يلفظ آخر أنفاسه، ومعها نفخة واهنة في بوق الاستغاثة نبهت شارلمان فعاد مسرعا لكي يثأر لابن أخيه، ويجهز على ما بقي من جيوش المسلمين، ويفتح مدائنهم ويستولى على حصونهم.

وإذا كانت درجة الشيوع لعمل أدبى تعد مؤشرا هاما من مؤشرات نجاحه، ودلالة على قدرته على التعبير عن روح الأمة، أو عن صدوره عنها في بعض الأحابين، فإن أنشودة رولاند، تعد من هذه الزاوية واحدة من أهم الأعمال التى عرفها تاريخ الآداب الأوربية في العصور الوسطى والحديثة على السواء، ويكفى دلالة على صدق هذا التصور، أن تقرأ رأيا كرأى مؤرخ الأدب الفرنسي أدموند أوب الذي يختتم به مقدمته لإحدى الطبعات الحديثة للملحمة سنة ١٩٢٤، يقول: « إن الشعوب الثلاثة، التي حملت على التوالى شعلة الحضارة، وأسلمها كل منها لمن يليه، استطاع كل شعب منها أن يقدم للعالم نموذجا أدبيا للمحارب، في شكل بطل

ملحمى، فقدمت الهند شخصية « راما » في ملحمتها الشهيرة، وقدم الاغريق شخصية « أخيل » الذي تغنى هومير ببطولاته في الإلياذة، أجمل عمل شعرى أنتجته الروح الإنسانية، وأخيرا قدمت فرنسا شخصية رولاند كنموذج مثالي للفارس المسيحي الذي يجسد مفهوم حب الله والوطن » (١).

كان من مظاهر هذا الشيوع الذي لقيته هذه الملحمة منذ أن تمت كتابتها في القرن الحادي عشر، أنها أصبحت تروى وتغنى، على نحو خاص، طوال رحلات الحج الشاقة، التي يقوم بها الحجاج المسيحيون إلى قبر القديس سان جاك دى كومبستل في أسبانيا، وكان الحجيج، طلبا لمزيد من الثواب والأجر، يمرون بنفس الطريق الوعرة، التي مر بها رولاند ورفاقه، في طريق عودتهم من أسبانيا، ولقوا بها ما لقوا على يد المسلمين، وكان يقوم بالقص والإنشاد، قساوسة محترفون، ثم أصبحت الملحمة أيضا « النشيد » الرسمي للحملات الصليبية المتجهة إلى المشرق وإلى بيت المقدس خاصة، طوال القرنين الحادي عشر والثاني عشر، تخفف عن جموع الصليبيين رحلة العناء الطويلة إلى الشرق، وتشد من أزر المقاتلين.

وانتشرت الملحمة التى كتبت فى البدء بلهجة نورماندية إلى اللغات الأوربية الأخرى، فعرفت ترجمة لها إلى اللاتينية وأخرى إلى الألمانية على يد القسيس كوانراد فى منتصف القرن الثانى عشر، وترجمت إلى النرويجية فى القرن الثالث عشر، وفى نفس القرن تمت ترجمتها إلى الإيطالية حوالى ١٢٣٠، وبدأ تأثيرها فى الأدب الإيطالى يأخذ مظاهر متعددة، ففى إحدى الروايات الإيطالية التى كتبت فى القرن الخامس عشر، يتحول رولاند إلى فارس عاشق، يقع فى هوى إحدى المسلمات ويتزوجها، فتغضب حبيبته الفرنسية لنجليك وتقرر أن تخونه مع أحد الجنود المسلمين (٢) ومن هذه الزاوية يمتد التأثير إلى الأدب الألمانى فتظهر فيه للمرة الأولى ـ كما يقول العلامة فان تيجم ـ شخصية الفارس العاشق الذى يشتد

<sup>(1)</sup> Edmond AUBE. La chanson de Roland, texte annot Paris 1924 P. XXIII.

<sup>(2)</sup> Philippe Van TIGHEM. Dictionnair des Litteralure v. III. P. 3355.

بأسه أمام الرجال، وتشتد رقته أمام النساء، ويكون ذاك من عوامل نشأة مفهوم جديد للحب في الأدب الألماني (١)، ولم يقتصر تأثير شخصية رولاند في العصور الوسطى على إلهاب الشعور الجماعي، والتأثير في الأعمال الأدبية، بل أثارت خيال الفنانين أيضا، فظهرت على جدران الكنائس، وعلى زجاج نوافذها، صورة رولاند، وهو يطيح بسيفه الشهير رقاب عشرات من المسلمين، أو هو يحاول تحطيم هذا السيف نفسه على إحدى الصخور قبل أن يموت، حتى لا يرثه أعداؤه، أو صور أمراء المسلمين وهم يقدمون الولاء لشارلمان، طالبين منه أن يأتي إلى سرقسطة لكى يساعدهم ضد الأمير عبد الرحمن الأموى صاحب الأندلس، وقد حفظ تاريخ الفن المسيحي في العصور الوسطى كثيرا من « الرسوم » التي تدور حول هذه الملحمة.

ولم يكن العصر الحديث في أوربا، أقل احتفاء بهذه الملحمة من العصور الوسطى، فمنذ أن كتب هنرى مونان في عام ١٨٣٢ روايته عن موقعة « رونسيفو » انطلاقا من وثائق عثر عليها في المكتبة الملكية، وتبعه فرانسينسك ميشيل ١٨٣٧ بطبع أول مخطوطة لملحمة رولاند عثر عليها في مكتبة أكسفورد، منذ دلك التاريخ، وسيل الدراسات والتحقيقات للملحمة والترجمات إلى اللغات الأوربية الحديثة شعرا أو نثرا لم يتوقف، ويكفي أن نذكر على سيبل المثال، أن لغة كالفرنسية الحديثة، توجد بها الترجمات التائية لأنشودة رولاند:

#### (أ) ترجمات في شعر مقفى:

۱ - ترجمة موريس بوشار ۱۸۹۹

۲ – ترجمهٔ هنری شاملرد ۱۹۱۹

#### (ب) ترجمات في شعر حر:

۳ - ترجمة لويس دى جوافيل ۱۸۷۸

<sup>(1)</sup> Guillawme PICOI. La chanson do Roland. V. I. P. 19.

#### (ج) في نثر مسجوع:

٤ - ترجمة ليون كليدات ١٨٨٧

#### (د) ترجمات في نثر مطلق:

٥ - ترجمة ليون كويتير ١٨٧٢

٦ - ترجمة جوزيف بيديير ١٩٢٢

۷ - ترجمة جيوم بيګو ١٩٦٥

#### (هـ) اختصارات في فرنسية معاصرة:

۸ - ترجمة شابون ۱۹۲۷

۹ - ترجمة بيير دي بومون ۱۹٦٤

وأنا أذكر هذه الترجمات على سبيل المثال لا الاستقراء الكامل، ودون الحديث عن الدراسات الكثيرة عن أنشودة رولاند، سواء تلك الدراسات المستقلة، أو تلك التى تتعرض لها من خلال الحديث عن الملاحم، أو عن أدب العصور الوسطى بصفة عامة. وحتى « السينما » لم تغب عن مجال هذا التأثر، فظهر على الشاشة الفرنسية في أواخر السبعينيات في القرن العشرين، فيلم يحمل نفس عنوان الملحمة.. أنشودة رولاند. ومع أن النيلم يسخر من الروح التي سادت طوال العصور الوسطى وتحركت على ضوئها أجيال وأجيال، مرددة ـ دون تبصر ـ بعض النصوص التي يبث بها القساوسة دفئًا زائفا، مظهرا ذلك كله من خلال مسيرة حملة صليبية، حشد لها آلاف مؤلفة بينهم النساء والأطفال والمرضى، ومركزا في الوقت ذاته على روح جديدة تنبث في حياء بين صفوف الجيش، روح مجند شاب يهوى كتابة التاريخ، ويضضل أن يقضى وقت الفراغ في كتابة تاريخ الموقعة، بدلا من الاستماع إلى ويضضل أن يقضى وقت الفراغ في كتابة تاريخ الموقعة، بدلا من الاستماع إلى أنشودة رولاند، ... مع التنبيه على ذلك التيار الذي يسود الفيلم، فإنه في واقع الأمر يعد جزءا من تأثير الملحمة ذاتها على الفن السينمائي.

هذا الشيوع الذي رأينا جزءا من مظاهره في القديم والحديث من الإنتاج الأدبى والفني، راجع بالطبع أولا إلى جودة البناء الفنى الذي تتميز به الملحمة، وراجع كذلك إلى عمق القضية التي تعالجها، قضية الصراع بين الشرق والغرب، الصراع الحضاري عامة، والصراع الديني الذي يتخلل كل الطبقات ويتخذ أشكالا الصراع الحضاري عامة، والصراع الديني الذي يتخلل كل الطبقات ويتخذ أشكالا متعددة، تصبح في بعضها هادئة أقرب إلى التنافس، وفي بعضها الآخر ساخنة أقرب إلى التطاحن، لكن هناك ظاهرة أخرى، يمكن أن يعود إليها بعض السبب في طول أمد هذا الشيوع، وهي ظاهرة خاصة بتاريخ هذا العمل ذاته، ذلك أن الحدث التاريخي الذي تدور حوله الملحمة وهو موقعة رونسيفو، تم في القرن الثامن، لكن الملحمة ذاتها لم تكتب إلا في القرن الحادي عشر لتحقق قدرا من الشيوع القرن التاسع عشر لتأخذ هذه المرة قوة دفع جديدة مع التحقيقات والترجمات القرن التاسع عشر لتأخذ هذه المرة قوة دفع جديدة مع التحقيقات والترجمات ثلاث مراحل:

- ١ مرحلة الحدث التاريخي .
- ٢ مرحلة التدوين الملحمى .
- ٣ مرحلة الاكتشاف والتحقيق. وسوف نحاول أن نقف أمام كل واحدة من هذه المراحل على حدة، محاولين الاهتداء إلى المناخ الذى أعطى العمل الفنى فرصة النماء والانتشار.

أولا: مرحلة الحدث التاريخي: تقول أبيات الملحمة أن الإمبراطور شارلمان مكث في أسبانيا سبع سنين، دانت له فيها كل المدن إلا سرق سطة التي ظل يحاصرها وعندما ضعف صمود حاكمها الملك مارسيل، أرسل وفدا إلى الإمبراطور يعرض عليه إن هو فك الحصار عن مدينته وعاد إلى فرنسا، أن يدين له بالولاء ويرسل له من خراج مدينته ما يشاء، وسيرسل معه عشرين من أبناء الأمراء رهينة في يد الفرنسيين وتأمينا ضد احتمال عدم وفاء المسلمين، وعندما سمع شارلمان

ومجلس قواده هذه الشروط كان ممن عارضها بشدة الفارس رولاند داعيا إلى إكمال الحرب ومعلنا أن النصر على الأعداء قريب، وكان ممن أيدها جانلون أحد شيوخ الأمراء، وانتهى الأمر إلى الموافقة على قبولها وإرسال مندوب من قبل الإمبراطور، الأمراء، وانتهى الأمر إلى الموافقة على قبولها وإرسال مندوب من قبل الإمبراطور، إلى ملك سرقسطة، وهنا اقترح رولاند أن يكون جانلون هو حامل رسالة الإمبراطور لكن جانلون، الذي كان يخاف من أن يقتله المسلمون، رفض، ولم يقبل الإمبراطور رفضه، وأصر على إرساله، فذهب مضمرا في نفسه حقدا على رولاند الذي اقترح اسمه وعازما على الانتقام، وخلال رحلته اتفق مع ملك المسلمين على أن يدبروا كمينا للتخلص من رولاند الفارس الذي عانى منه المسلمون كثيرا، وتم الاتفاق على أن يحاول جانلون من ناحيته أن يجمل رولاند قائدا على مؤخرة جيش الانسحاب، وأن يجمع جيش مارسيل كل قوته ليوجه ضربه قاضية لهذه المؤخرة وقائدها، وذلك ماتم تنفيذه في موقعة رونسيفو، وعاد الجيش الفرنسي حين علم بأنباء الموقعة، فوجد رولاند وجنوده قتلى، فانتقم شارلمان من الجنود المسلمين أولا ثم من جانلون الخائن ثانيا.

هذه هى الوقائع التى تقدمها الملحمة، هما مدى صحتها من الناحية التاريخية؟ وماذا يقول المؤرخون الفرنسيون والأسبان والعرب القدماء حول أحداث هذه الفترة؟ وهل كان المسلمون حقيقة هم الذين هاجموا مؤخرة جيش شارلمان؟

إن المدونات التاريخية الفرنسية التي عاصرت الأحداث أو كانت قريبة منها، تختلف في تقديم إجابة واضحة، فهناك وثيقتان معاصرتان ترجع إحداهما إلى سنة ٨٣٠ تؤكدان المضمون التاريخي للملحمة (١)، ووثيقة أخرى للمؤرخ الأسباني داماسو النسو ترجع أيضا إلى المسلمين أسباب الهجوم على مؤخرة الجيش وقتل رولاند (٢)، ولكن هناك مصادر أخرى تاريخية تقول أن الهجوم الذي وقع على الجيش إنما قام به « الباسك » المقيمون في المناطق الجبلية الواقعة بين أسبانيا وفرنسا، وهو

<sup>(1)</sup> Van Tieghem. op. cit., v. III. P. 3355.

<sup>(2)</sup> Guillaume Picot. op. 10.

شعب له طبيعة خاصة مختلفة عن طبيعة الفرنسيين، ومازال يحتفظ بملامح استقلاله ويثير مشاكل ذات طابع سياسي للفرنسيين والأسبان حتى اليوم، وأقدم هذه الوثائق دوِّن بعد نحو عشرين عاما من موت الإمبراطور شارلمان. Vite Karoli فدام الوثائق دوِّن بعد نحو عشرين عاما من موت الإمبراطور شارلمان ابعد أن كان قد دعاه إليها سليمان بن العربي حاكم سرقسطة والذي كان على خلاف مع الأمير عبد الرحمن، أن السكسون قد تمردوا ضد شارلمان فاضطر للعودة، وأثناء عبوره من مضايق البرنييه تعرضت له مجموعة من ثوار الباسك، فهاجموا الجيش (۱). ويتردد صدى هذا الرأى الأخير كثيرا في كتب المؤرخين الفرنسيين، ويميل إلى القطع به المؤرخون المعاصرون، يقول ببير ميكيل في كتاب له عن تاريخ فرنسا صدر ١٩٧٦ عند تعرضه لهذه الفترة : « بناء على طلب حاكم برشلونة: تدخل شارل، ضد المسلمين الذين غزوا جنوب بلاد الغال، وأرسل في عام ٧٧٨ جيشين لمقابلة قوات الأمير، وبعد أن تجاوز سهول البيرنيه، نما إلى علمه وجود تمرد في بلاد السكسون، وكان عليه أن ينسحب، وكانت مؤخرة الجيش يقودها رولاند ، ووقع في كمين أعده الباسك » وليس المسلمون كما تقول الملحمة » (۱٪).

على أن هناك رأيا ثالثا لدى المؤرخين ومؤرخى الأدب الفرنسيين، وهو ما يشير إلى احتمال وجود تنسيق بين المسلمين والباسك للهجوم على مؤخرة الجيش، حيث إن المنطقة التى وقع فيها الهجوم لم تكن فى قبضة المسلمين آنذاك، وكان شارلمان عدوا لكل من الباسك والمسلمين على السواء (٢).

ماذا يقول المؤرخون المسلمون؟ إن الحادث بالطبع لم يكن ذا شأن خطير عندهم، فإبادة كتيبة من مؤخرة جيش العدو، أمر كان شائع الحدوث، بين مسلمى أسبانيا وجيرانهم الفرنسيين، وخاصة في القرن الثامن، قرن الصراع المستمر بين

<sup>(1)</sup> Guillaume PICOT. op. cit., p. 9.

<sup>(2)</sup> Pierre MIQUEL. Histoire de La Frsnce. Paris 1976 p. 59.

<sup>(3)</sup> Edmond AUBE. op. cit., p. XI.

الجانبين والذي كاد يفتتح فيه المسلمون فرنسا ومن ورائها أوربا، لولا أن نجح شارل مارتل في صدهم في موقعة بواتييه عام ٧٣٢ أي قبل تاريخ تلك الموقعة بنحو خمسة وأربعين عاما، ومع ذلك فابن الأثير يؤرخ لقضية سرقسطة وتمرد حاكمها سليمان بن يقظان الكلبي على عبد الرحمن الأموى، واستعانة سليمان بشارلمان الذي يسميه ابن الأثير قارله، ويمكن أن يفهم من بعض إشارات ابن الأثير أن المسلمين كان لهم يد في هذه الموقعة، يقول ابن الأثير في حديثه عن أحداث سنة المسلمين كان لهم يد في هذه الموقعة، يقول ابن الأثير في حديثه عن أحداث سنة الإفرنج إلى بلاد المسلمين من الأندلس، ولقيه بالطريق وسار معه إلى سرقسطة، فاتهم الإفرنج إلى بلاد المسلمين بن يحيى الأنصاري، من ولد سعد بن عبادة وامتنع بها، فاتهم قارل ملك الأفرنج سليمان، فقبض عليه، وأخذه معه إلى بلاده، فلما أبعد من بلاد المسلمين واطمأن، هجم عليه مطروح وعيشون ابنا سليمان وأصحابهما، فاستقذا أباهما ورجعا به إلى سرقسطة ودخلوا مع الحسين ووافقوا على خلافة فاستقذا أباهما ورجعا به إلى سرقسطة ودخلوا مع الحسين ووافقوا على خلافة على الرحمن » (۱).

فإشارة ابن الأثير إلى أن الهجوم حدث بعيدا عن بلاد المسلمين، وأنه انتهى بالنجاح، يمكن أن تلتقى مع روايات المؤرخين الفرنسيين عن وقوع الهجوم من منطقة الباسك، ويعزز هذا الاحتمال أن شارلمان يعود في الملحمة ومعه رهائن من أبناء المسلمين الأمراء، وعند ابن الأثير يعود «قارله» ومعه الأمير سليمان نفسه، وقضية الخيانة مشار إليها هنا وهناك، سواء خيانة سليمان لقارله أو خيانة جانلون لشارلمان ورولاند، وإذا كان ابن الأثير لم يقدم هنا كثيرا من التفصيلات فإنه أشار في أحداث سنوات أخرى تالية، إلى مدى تأثير قضية سرقسطة وخروج أميرها واستعانته بملك الأفرنج، على سياسة الدولة الأموية في الأندلس، فقد أشار في الحديث عن سنة ١٦٣ إلى ذلك حين قال « وفيها أظهر عبدالرحمن الأموى صاحب الأندلس، التجهز للخروج إلى الشام بزعمه لمحو الدولة العباسية، وأخذ ثأره،

<sup>(</sup>۱) الكامل لابن الأثير ، الجزء السادس ، ص ٢٣ وما بعدها ، وانظر كذلك تفصيلات أخرى عن الحروب المتبادلة بين عبد الرحمن وشارلمان في أحداث سنة ١٦٣ و ١٦٤ عند ابن الأثير .

فعصی علیه سلیمان بن یقظان والحسین بن یحیی بن سعید بن سعد بن عثمان الأنصاری، واشتد أمرهما فترك ما كان عزم علیه (1).

### ثانيا: مرحلة التدوين الملحمي للحدث التاريخي:

سجل المؤرخون كُلُّ ما ارتضى أن يسجله، حسب اختلاف الدافع وموقع المؤرخ من الأحداث، ولا ننسى أن تدوين التاريخ، كان يتم معظمه آنذاك بطريقة « رسمية »، وأن العوامل « السياسية » يمكن أن تلعب دورها في اختيار صيغة كتابة الحدث، وقد يكون اعتراف الجانب الفرنسي في تلك المرحلة، بتلقى هزيمة من « الباسك » أهون من اعترافه بتلقى هزيمة من المسلمين، ولكن « الحكاية » ظلت على المستوى الشعبي تروى على أنها واقعة حدثت بين المسلمين والمسيحيين، وظلت السنوات تتباعد والأسطورة تنمو على مستوى شفاهي دون أن تدون، وهي في كل ذلك تتباعد عن الحقيقة بالمعنى التاريخي، تلك الحقيقة التي لم تعد الا منبعا شديد البعد، لا تستطيع المياه الصادرة عنه أن تحتفظ بنفس المذاق واللون رغم مرورها بألوان متباينة من المناخ والتربة، ولكنها في الوقت ذاته تقترب من الحقيقة بالمعنى الأسطوري، تلك الحقيقة التي تتلاءم مع ذاتها، وتخلق من البراهين الفنية ما يبعث الحياة في جوانبها. وإذا كان الحدث التاريخي قد تم في القرن الثامن، قرن الصراع الساخن بين المسلمين « المهاجمين » والمسيحيين « المداهمين » فإن التدوين الملحمي كان ينتظر فترة صراع ساخنة مماثلة، وإن كانت قد أخذت في هذه المرة اتجاها عكسيا في صراع القوى، ولم تأت هذه اللحظة إلا بعد نحو ثلاثمائة عام في القرن الحادي عشر.

# فُلِمَ كانت هذه اللحظة ملائمة للتدوين الملحمى؟

كان القرن الحادى عشر هو القرن الذى اتسع فيه نفوذ الكنيسة والبابوية فى أوربا اتساعا هائلا، وعرفت بدايات ذلك القرن، باباوات مثل يوحنا الثاني عشر،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ،

وجريجوار السابع، اللذين كانا يجبران ملوك أوربا على الخضوع أمامهما، وكانت رغبة البابوية المعلنة، أن يتحول بأس المسيحيين إلى أعدائهم، بدلا من إلحروب والصراعات الداخلية التي كانت تشهدها أوربا، وكانت الأندلس الإسلامية المجاورة هي أقرب مجال يمكن أن تتحقق فيه هذه السياسة، وخاصة أن مسيحيي شمال أسبانيا كانوا قد بدأوا يكونون رأس حربة ضد الوجود الإسلامي في الأندلس، ونظمت الحملات الصليبية إلى أسبانيا، وجمعت لها النذور، وأصدر البابا الكسندر الثاني صكوكًا بالغفران لكل من اشترك في الحرب ضد المسلمين، وأعلن البابا جريجوار السابع، أن أرض المسلمين « المحررة » ستكون ملكا لمن يفتحها من جنود الله المسيحيين، وكان يحتفل بتحويل المساجد إلى كنائس، ولقد دعا بيبر الأول أساقضة تولوز وبوردو وليسكار ليحتفلوا معه بتحويل المساجد إلى كنائس في المناطق التي تم فتحها من بلاد الأندلس، ثم تعددت الحملات الصليبية سواء إلى أسبانيا أو المشرق أو جزر البحر المتوسط، فكانت حملة فرسان نورماندي وبورجونيا عام ١٠٦٤، والمعركة بين ملك كاستيل وقوات المرابطين عام ١٠٧٢، وسقوط بيت المقدس في أيدى الصليبيين عام ١٠٩٩ مع الحملة الصليبية الأولى، ثم حملة لويس السابع عام ١١٤٧ ـ ١١٤٩ . طوال هذه الفترات، كان الشعور السائد في أوربا، كما يقول جيوم بيكو، ملخصا في الشعار الذي رفعته الكنيسة: « أجدر ما يمكن أن تصنعه، هو أن ترفع السيف في وجه مسلم » أو « اقتل مسلما وادخل الجنة» (۱).

فى هذا المناخ كتبت الملحمة التى نحن بصددها « أنشودة رولاند » مرددة صدى حدث تم فى مناخ مماثل قبل ثلاثة قرون، ولكن إذا كان « المدافعون » فى القرن الثامن، لم يكن المناخ يسمح لهم إلا بالتقاط الأنفاس وبالأنين، فإنهم الآن وقد أصبحوا « مهاجمين » يستطيعون التغنى وكتابة الملاحم. لكن الملحمة بالتأكيد ليست إعادة كتابة التاريخ، وإلا لم يكن لها حظ من الحياة، أكثر من حظ صفحة فى

<sup>(1)</sup> Guillaume PICOt. op. cit., p. 11.

كتاب مؤرخ، وإنما هي إعادة تشكيل عناصره، تبعا « للحقيقة » الملحمية الخاصة، ومن هنا فقد جاءت « أنشودة رولاند » لكي تعول موقعة رونسيفو إلى حملة صليبية، في القرن الشامن، قبل أن تعرف العلم التالصليبية بوقت طويل، وجعلت من شارلمان أبا للمسيحية، بتصديه للمسليمن الأسبان، وببنائه من قبل لكنيسة « سان ماري لاتيني » في بيت المقدس، ولكي تحقق هذا الهدف حولت شارلمان الذي ولد سنة ٢٤٧، والذي كان عمره وقت الملحمة سته وثلاثين عاما، حولته إلى شيخ كبير أبيض الشعر، خاص كثيرا من المواقع وانتصر في كثير من العروب، وقدرت بعض أبيات الملحمة عمره بمائتي عام، كذلك حولت شخصية « رولاند » إلى فارس مسيحي، يقاتل أعداء الله الملحدين، وفي هذا الصدد وصفت الملحمة المسلمين في أول أبياتها، بأنهم كفار يعبدون محمدا ويعبدون كذلك « أبو للو » (١) ولا يحبون لمنطق فني ملموس، وتبلغ قمتها مع قمة الحدث، وساندت ذلك بقصة حب رولاند لمنطق فني ملموس، وتبلغ قمتها مع قمة الحدث، وساندت ذلك بقصة حب رولاند نموذجين وأنجليك أخت صديقه ورهيقه الفارس أوليفيير الذي يكون مع رولاند نموذجين متفقين في الهدف ومختلفين في الوسيلة، ويكونان معا نموذج « الوفي البطل » في مقابل شخصية « جانلون » الذي يقدم نموذج « الخائن الجبان ».

على أن هناك تحويرا آخر، على مستوى لغوى هذه المرة، وهو يتصل بالأسماء التى أعطيت للشخصيات الإسلامية فى الملحمة، بدءا من الملك مارسيل ملك سرقسطة وانتهاء بالأمراء وقواد الكتائب، ينبغى أن نلاحظ هنا، أن معظم هذه الشخصيات هى شخصيات أسطورية، ومن ثم فهناك حرية لدى المؤلف الملحمى أن يلبسها من الأسماء ما يشاء بشرط أن تتسق هذه الأسماء مع بقينة سمات الشخصية وانتمائها من حيث الدين والجنس خاصة، وسوف نرى أن هذه الأسماء لا تمثل حقيقة الأسماء الشائعة فى اللسان العربى، وإنما طريقة وتصور الطرف الأوربى الآخر لها، وفى هذا الصدد فإننا نتوقع بالطبع أن تحدث نفس الظاهرة عند العرب بالنسبة لأسماء الأوربيين، وقد رأينا مثالا منها فى نطق اسم « شارل » أو العرب بالنسبة لأسماء الأوربيين، وقد رأينا مثالا منها فى نطق اسم « شارل » أو العرب بالنسبة لأسماء الأوربيين، وقد رأينا مثالا منها فى نطق اسم « شارل » أو

اللون من التحوير، يحدث حتى على مستوى الأسماء التاريخية الحقيقية، ونطق العرب لاسم « شارل » واحد منها، وكذلك نطق الفرنسيين لأسماء عربية شهيرة مثل اسم النبي محمد، الذي ينطق « ما هو ميت » Mahomet حتى إنه في الفرنسية المعاصرة، يفرق بين اسم محمد Mohamet اسم علم شائع يطلق على أي فرد، وبين الاسم التاريخي للنبي محمد Mohamed، وكذلك الشأن بالنسبة لاسم الفيلسوف ابن رشد الذي ينطق « أفيروس » Averroes وابن سينا الذي ينطق « أفيسين » من Saladin ، وكنذلك صلاح الدين الأيوبي الذي ينطق «سلادان» Avicenne الطبيعي اذن أن تبتعد الأسماء الملحمية أو التاريخية قليلا أو كثيرا عن طريقة نطقها الأصلى، عندما تتتقل إلى لغة أجنبية، ومع ذلك، فإنها تحتفظ بجزء من ملامحها الأصلية، فكيف كان الشأن بالنسبة لأسماء « أنشودة رولاند »؟ إن اسم الملك « مارسيل » ملك سرقسطة، هو في رأي بعض شراح الملحمة اسم أسطورى $^{(1)}$ ، ومع ذلك فإننى أعتقد أنه تحريف لاسم « سليمان » بن يقظان حاكم سرقسطة في ذلك الوقت، وإذا علمنا أن الاسم في بعض المخطوطات هو مارسيم Marsim، استطعنا أن نجد في طريقتي نطق الاسم، ثلاثة حروف من حروف سليمان، هي السين واللام والميم، وإذا أضفنا إليها الياء التيّ توجد أيضا حرفا صامتًا في الاسم العربي، وحركة مد في النطق الفرنسي، أصبح معظم حروف الكلمة العربية معنا في اسم بطل الملحمة، ولا شك أن النقاش حول آسطورية اسم « مارسيل » أو تاريخيته، إنما هو جزء من النقاش حول التحقيق التاريخي للحدث الملحمي، كما سبق أن أشرنا من قبل.

إلى جانب اسم مارسيل، توجد أسماء عربية أخرى محرفة، مثل الحكيم « بلانكاندرن » « وكلير موران » أحد السادة و « فالسارون » أخى الملك، و « موريان» و « جراندون » من القواد، ويلاحظ على هذه المجموعة من الأسماء، أنه مع صعوبة ردها جميعا إلى أسماء عربية مقابلة، فإنها تتميز في مجموعها بانتهائها بحرف

<sup>(1)</sup> La Chanson de Roland. les Classique illustres Haitier p. 13.

النون، وهو حرف تختتم به كثير من الأسماء العربية، وربما على نحو خاص تلك الأسماء التي كانت تحتفظ بطابع أندلسي مثل ابن زيدون وابن خلدون وابن عبدون، وبالإضافة إلى ذلك فكون النون حرف رنين يجعلها عندما يقع عليها النبر في نهاية اسم العلم، الحرف الوحيد الذي يكاد يلتقطه « الأجنبي » عن اللغة العربية عندما يسمع اسما يختتم بها، فإذا تخيلنا كذلك طريقة النطق « اللهجي » وهو ما يمكن تلمسه في نطق أهل المغرب الأقصى اليوم من السرعة والتداخل في المقاطع الأولى للكلمة، والوضوح والنبر في المقطع الأخير، أدركنا أن ما كان يمكن أن تلتقطه الأذن الفرنسية آنذاك، أن أسماء العرب تنتهي عادة بحرف النون، فإذا حاول القاص الشعبي أو كاتب الملحمة أن يحاكيها، فمن الطبيعي أن تجيء أسماء كثير من أبطاله على النحو الذي أشرنا إليه، تماما كما نحاول نحن الآن محاكاة أسماء روسية فنختمها به « وف » أو أسماء تشيكية فنختمها به « تش » تقليدا لزخاروف ومايكوفتش مثلا.

إذا صحت هذه الملاحظة، فإنها يمكن أن تفسر جانبا من « محاكاة » الأسماء العربية في الملحمة، لكن ستبقى مجموعة أخرى من الأسماء كتلك التي تنتهى بحرف السين مثل « كورسائيس » و « ماليريميس » و « نارجيس » وقد تكون محاكاة لبعض لهجات البربر التي كانت بالتأكيد حية وشائعة في تلك المناطق.

أيًا ما كان الأمر، فقد كتبت « الأنشودة » في القرن الحادي عشر في المناخ النفسي الذي بيناه ، محتفظة بهذا القدر من « التحوير » الذي يحدد علاقتها بالواقع التاريخي كما رأينا، ولكن، من هو الذي كتب الملحمة؟. إن البيت الأخير في « أنشودة رولاند » يقول: هكذا انتهت القصة الجميلة كما حكاها (١) لكم « بييردي بومونت ». ولكن مؤرخي الأدب، لا يعرفون عن هذا الاسم شيئا، ومن ثم فقد دار النقاش للاهتداء إلى مؤلف أو مؤلفي الملحمة، وفي هذا الصدد برزت نظريات

<sup>(</sup>۱) فى بعض النسخ يجىء اسم « توردو » بدلا من « بيبردى مونت » لكن فى كل الحالات بظل الفحل « ) فى بعض النسخ يجىء اسم « توردو » بدلا من « بيبردى مونت » لكن فى كل الحالات بظل الفحل « حكى » أو « نقل » أو « نقل » أو « نقل » أو « روى » كما يقول جيوم بيكو .

عدة، منها نظرية هنرى مونان، التى تعكس رأى الروما نتيكين، فى أن أنشودة رولاند عمل شعبى جماعى كتبته أجيال متعاقبة، وأنها يمكن أن تكون قد شاعت أولا فى شكل أغنية شعبية قبل أن تتحول إلى ملحمة، وبين أنصار هذا الرأى من يرون أن هيكل الملحمة مأخوذ من أسطورة جرمانية قديمة، يحمل البطل الوفى فيها اسم « رولدو » والخائن اسم « جامالو » وهما ليسا بعيدين من اسمى رولاند وجانلون بطلى الملحمة، على أن التحليل الداخلى للنص يثبت أن هناك وحدة فى التخيل والأداء، مما يستبعد به أن يكون المؤلف جماعة أو جماعات، ومن هنا ظهرت نظرية المؤلف الواحد المجهول، ويرى « بيدير » أن شاعرا عبقريا التقط الأسطورة من على ألسنة الحجاج الذاهبين إلى قبر سان جاك دى كومبستل وأعاد صياغتها الفنية، بينما يرى « بوفليه » أن ذلك الشاعر المجهول، استلهم وثائق التاريخ مباشرة.

وسواء صح ذلك الافتراض أو غيره فإن القرن الحادى عشر، قرن الحروب الصليبية الملىء بمشاعر خاصة نحو المسلمين، قد جسد فى شكل أدبى راق، حادثة تنتمى إلى القرن الثامن الذى كان فيه الصراع أيضا على أشده، بين المسلمين الذين يدقون أبواب أوربا من خلال مرتفعات ألبيرنيه، وبين المسيحيين الذين لا يريدون أن يفتحوا هذه الأبواب.

على أن هذا العمل الذى دون فى القرن الحادى عشر، ظل طوال العصور الوسطى، فى عهد ما قبل الطباعة، عملا شفاهيا. ومع مجىء عصر النهضة، أغلقت كثير من صفحات العصور الوسطى، وقدر « لأنشودة رولاند » أن تنسى قليلا، حتى جاء القرن التاسع عشر، وفى العصر الرومانتيكى أعيد أكتشافها وتحقيقها وتقديمها، وقدر لها أن تأخذ قوة دفع جديدة، فلماذا فى هذه الفترة بالذات؟

# ثالثاً فترة الاكتشاف والتحقيق،

فى سنة ١٨٣٢ كتب هنرى مونان « رواية رونسيفو » من خلال مخطوطة اكتشفها في المكتبة الملكية، وأثارت هذه الرواية اهتمامات واسعة في الأوساط

الأدبية، وكتبت سان مارك جيراوين في « جريدة المناقشات journal des debats» يعلن عن الأهمية القصوي لهذا الاكتشاف، ويدعو الباحثين إلى مواصلة التنقيب للعثور على نص ملحمة يمكن أن تكون من روائع الأدب الإنساني، وفي عام ١٨٣٧ حقق فرنسيسك ميشيل نسخة كانت موجودة في مكتبة أكسفورد، وكان قد أشار إليها منذ القرن الثامن عشر الباحث الإنجليزي توماس ترويت، دون أن تجد إشارته متابعة واهتماما كافيين، وكان هذا النص المكتشف مكتوبا باللهجة النورماندية في ٢٩١ مقطعا شعريا، واعتبر أجمل وأقدم نص « لأنشودة رولاند »، وبعد ذلك اكتشفت مخطوطات أخرى في فرساي وفينسيا بعضها نثرى وبعضها شعرى، وبدأت الرحلة الجديدة للملحمة في الآداب الأوربية الحديثة، التي أشرنا لها من قبل. وإذا كانت الفترتان السابقتان اللتان تم فيهما الحدث التاريخي والتدوين الملحمي له، قد تميزتا بمشاعر « صليبية » وخاصة في أوربا، فإن فترة الاكتشاف والتحقيق، قد تميزت بدورها بلون من المشاعر « الدينية » ميز الحركة الرومانتيكية في مقابل كلاسيكية القرن السابع عشر. كانت الحركة الكلاسيكية، ومن قبلها حركة الإحياء وعصر النهضة، قد نحَّت جانبا التراث الديني، واعتبرت كمبدأ عام، أن الحضارة الإغريقية القديمة هي الجديرة بالمحاكاة، وإعادة الاكتشاف والتحقيق، وأن العصور الوسطى الأوربية هي فترة ظلام وتخلف، ومعلوم أن الحضارة الإغريقية هي حضارة وثنية، وأن العصور الوسطى شهدت قوة وسلطة الكنيسة المسيحية، وعندما جاءت الرومانتيكية في القرن التاسع عشر، قامت بثورة مضادة للفكر الكلاسيكي، وفيما يخص هذه القضية، نبهت الرومانتيكية إلى ثراء التراث المسيحي في مقابل التراث الإغريقي الوثني، وكتب شاتو بريان كتابه الشهير « عبقرية المسيحية » منبها إلى أن عناصر الفن والأدب أغني في التراث المسيحي منها في التراث الإغريقي، وانطلاقا من نفس الفكرة، أعاد الرومانتيكيون اكتشاف « العصور الوسطى » تلك التي وسمها الكلاسيكيون بأنها فترات تأخر وانحطاط، وأعلن الرمانتيكيون أنها منبع غني بالمشاعر الإنسانية الدافئة التلقائية، وقال عنها شليجل عبارته المشهورة: «تتحدثون عن ليل العصور الوسطى الطويل، نعم ، أتفق معكم، ولكنه ليل ملىء بالنجوم » (١).

فى مثل هذا المناخ، تم اكتشاف وتحقيق أنشودة رولاند، بل وتم طرح الافتراض الرومانتيكى الذى أشرنا إليه من أن الملحمة عمل شعبى جماعى لم يكتبه شاعر محترف، وأن جزءا من أهمية العمل راجع إلى تلك الخاصة، التى تتفق مع فهم طبيعة الأدب من بعض الزوايا عند الرومانتيكيين، ولقد قلنا أن هذه الروح هي في جانب منها، روح « دينية مسيحية »، وهي في هذا ربما تختلف عن الروح «الصليبية » التي سيادت الفترتين السابقتين، ولكننا لا ينبغي أن ننسى، أنه يمكن القول أيضا بأن تلك الروح «الصليبية » كانت قد غلفت فقط، وأن القرن التاسع عشر كان قرن الاستعمار، الذي كان مجاله الحقيقي، هو العالم الإسلامي من جديد، بل إن أحداثا رئيسية في هذا المجال، تكاد تقترن بتاريخ اكتشاف وتحقيق مخطوطة في عام ١٨٣٠ وتم تحقيق المخطوطة في عام ١٨٣٠ وتم تحقيق

إن « أنشودة رولاند » في نهاية المطاف، هي تعبيرادبي رائع، عن جانب من الصراع المستمر بين الشرق والغرب ، ذلك الصراع الذي يلتهب في شكل الحروب، ويعتدل في شكل المنافسة، ويحمل فيه كل طرف، شعلة الحضارة في جولة من جولات الصراع، ولكنه يضيء بها، إلى جانب حياته، حياة « الإخوة الأعداء » بل ويسلمها لهم في نهاية المطاف.

لقد أردت أن أقدم مع دراستى تلك ترجمة للنصوص الرئيسية فى « أنشودة رولاند » وهى ترجمة، أرجو أن تكون « ترجمة جزئية وافية ». ولقد اعتمدت فى الترجمة، كما اعتمدت فى الدراسة على مجمل النصوص والطبعات والدراسات التى أشرت إليها موزعة فى هوامش هذه الدراسة، وكان اختيارى للنصوص قائما على أن تقدم النصوص، رغم جرئيتها، فكرة عن الهيكل الرئيسى، وأن يحاول الجهد المتواضع للمترجم الاقتراب من الروح الأدبية الشامخة « لأنشودة رولاند ».

<sup>(1)</sup> Les ronantism dans La litterature europeenne. Paul Van Tieghem. Paris 1969. p. 264.

### ترجمة النصوص الرئيسية في (١):

# انشودة رولاند ۱ - الخيانة اجتماع المسلمين (۲):

۱ - منذ سبع سنين كاملة، والإمبراطور الكبير شارل فى أسبانيا. لقد افتتح كل الأرض المستعصية، وبلغ شاطئ البحر، ودانت له كل المدن، ولم يقف أمامه حصن ولا حائط منيع إلا « سرقسطة » الواقعة على الجيل، في يد الملك مارسيل، الذي لا يحب الله، ويتبع « محمدا » ويعبد « أبوللو » ولن يستطيع أن يحمى نفسه أو أن يمنع الشقاء من أن يحل به.

Y - الملك مارسيل فى « سرقسطة » وحوله فى حدائق المدينة، أكثر من عشرين ألف رجل، قال الملك للدوقة حوله: اصغوا إلى، الإمبراطور شارل فى هذه البلاد منذ سبع سنين، وأنا لا أستطيع أن أهزمه، أشيروا على، ماذا ينبغى أن أفعل؟ ونظر الرجال بعضهم إلى بعض، ولم يتكلم أحد من الكفار، وأخيرا وقف « بلانكاندرن ».

٣ - كان بلانكاندرن رجلا حكيما، فقال للملك: لا تخف، أرسل إلى شارل من يقول له: إنك لا تريد أن تكون عدوه، وأرسل إلى الفرنسيين، أجمل الكلاب والدببة والأسود لديك \_ وسبعمائة من الابل، وأربعمائة من الخيل محملة بالذهب، وخمسين

<sup>(</sup>١) تشير الأرقام التي تتصدر الفقرات ، إلى رقم المقاطع الشعرية التي قيلت فيها في الملحمة .

<sup>(</sup>٢) تستعمل الملحمة مع المسلمين كلمة Sarrasins وهي مأخوذة من كلمة شرقيين ، وأحيانا تستعمل كلمة Paiens التي نترجمها بكفار أو ملحدين .

عربة محملة بالفضة، وفي هذه الحالة، سيوافقون على العودة إلى بلادهم، قل له أنك ستلحق به هذا العام، وأنك ستفعل كل ما يأمرك به، وستكون تابعه، وتقبل العقيدة المسيحية ... لن يصدقك ، قل له إذن: إنه يستطيع أن يصطحب معه عشرة أو عشرين من أبنائنا.

٤ - وأضاف « بالانكاندرن »: انظر، إن يدى قويتان، ولحيتى بيضاء، وأنا أعرف ماذا أقول، وتستطيع إن تصدقنى، أن الفرنسيين سيرحلون، وسيعودون إلى بلادهم ، وسينتظرك شارل فى « إكس » ولن تلحق به، وسيقتل أبناءنا، لكنه سوف يكون قد ابتعد عنا، وسوف نبقى نحن أحياء، ولأن نفقد بعض أبنائنا، خير من أن نفقد أسبانيا، الصافية الجميلة، وقال الكفار: ربما يكون قد نطق بالصواب.

٥ - وطلب الملك مارسيل، من بعض الحاضرين أن يتكلموا، بأسمائهم، «كالاران » و « إستماران » و « إيدروبان » و « بريامون » و « جارلان الملتحى » و « ما هو »، ثم دعا « بلانكاندرن » أن يتكلم مرة أخرى، وأخيرا، دعا عشرة من الرجال، وقال لهم: ستذهبون لرؤية « شارلمان »، وستحملون في أيديكم أغصان الزيتون، رمز السلام، وتحدثوا معه في شأن العودة إلى بلاده، فإن عاد أعطيتكم أنتم الذهب والفضة، وأقطعتكم الأراضي الواسعة، ورد الكافرون: نحن من الشاكرين.

٦ - وكرر الملك مارسيل: ستذهبون، وفي أيديكم أغصان الزيتون.

وستطلبون من الإمبراطور « شارلمان » أن يعود إلى فرنسا، وسألحق به، ويستطيع أن يحمل معه عشرة أو عشرين من أبنائنا.

وقال « بلانكاندرن »: هذا هو ما ينبغي عمله.

٧ - وأحضر مارسيل عشرة خيول بيضاء، وركب عليها رجاله، وفي أيديهم الأعلام.

# شارلمان ورُسل مارسيل

أ - كان شارلمان قد عاد لتوه بعد الاستيلاء على مدينة قرطبة، وقتل كل أعدائه وأخذ ذهبهم وفضتهم وكل أسلحتهم، وبالقرب منه كان يجلس « رولاند » و « أوليفيبر » ، وسامسون وأنسيبى، وجوفرى، وجيبرير وغيرهم من الفرسان. كان كبار القواد يجلسون ويتحدثون، وكان الشباب يلعبون بالسيوف، وكان الإمبراطور جالسا على كرسى من الذهب الخالص، لحيته بيضاء، وشعره أبيض، وأمامه يغض كل الرجال أبصارهم.

ووصل رجال مارسيل العشرة، نزلوا من على خيولهم، ولم يكونوا بحاجة إلى من يقول لهم: هاهو شارل فرنسا، فقد تقدموا نحوه وحيوه.

٩ - وتحدث « بلانكاندرن » أولا، وقال للملك: « اسمع ما يعرضه عليك ملكنا مارسيل، سوف يعطيك أجمل كلابه، وأربعمائة من الخيل محملة بالذهب، وخمسين عربة محملة بالفضة، وأنت منذ زمن طويل في هذه البلاد، فلماذا لا تعود إلى فرنسا وسوف يلحق بك ملكنا ». وأطرق الإمبراطور رأسه واستغرق في التفكير.

١٠ - وظل الإمبراطور مطرق الرأس، إنه دائما هكذا، لا يتحدث أبدا بسرعة،
 وعندما يرفع رأسه، يعرف ما ينبغى أن يقول، وأخيرا قال: لقد تكلمت كلاما حسنا،
 ولكن الملك مارسيل هو عدوى الكبير، ومن الصعب أن أصدقك.

خذ ولدى .. كم ولدا آخر تريد؟ عشرة، خمسة عشر، عشرين؟ .. وأجاب شارل، الآن أستطيع أن أصدقك.

\_ ٣ \_

# ماذا يجبأن يفعل؟

۱۱ – استضاف شارلمان رجال مارسیل، وأقام علی خدمتهم اثنی عشر رجلا،
 وکان یستیقظ مع استیقاظ النهار.

۱۲ - جلس تحت شجرة كبيرة، ودعا إليه السادة الكبار، أوجيى وتربيان، وريتشارد العجوز، والشاب هنرى ورولاند وأوليفيير وأيضا جانلون السيئ.

17 - قال الإمبراطور شارل، إن الملك مارسيل أرسل لى عشرة من رجاله، وهو يريد أن يقدم لى كلابا وخيولا محملة بالذهب والفضة، وخمسين عربة محملة بالذهب والفضة، لكنه يطلب منى أن أعود إلى فرنسا، ويقول أنه سيلحق بى فى « أكس » وسيعترف بأننى إمبراطوره، هل تعتقدون أن ما يقوله حق؟

14 - وهنا نهض « رولاند » وقال: « لا تصدق مارسيل ا فمنذ سبع سنين ونحن في أسبانيا، وقد استوليت لك على المدائن ».

استوليت على فالتيرن، وبلن، وبلاجير، وطليطلة، وأشبييلية، ويومها أرسل لنا مارسيل خمسة عشر رجلا، وكانوا يحملون الرايات البيضاء وقالوا نفس الكلام الذى يقوله العشرة الآن، وسألت يومها رجالك الفرنسيين الرأى، فتحدثوا كالمجانين، واستمعت إليهم، وأرسلت اثنين من رجالك باسيل وأخاء باسان إلى مارسيل فقطع رأسيهما في الجبال، لا تستمع إليه، وواصل الحرب، وَقُد كل جيوشك إلى سرقسطسة، ويجب أن تستولى على المدينة حتى ولو وقفت أمام أبوابها طيلة حياتك ».

10 – رفع الإمبراطور رأسه المطاطأ، ومر بأصابع يديه خلال لحيته، ولم يرد على ابن أخيه، ولم يتكلم الآخرون، وأخيرا وقف جانلون، وتقدم، ووقف أمام الملك وقال: « لقد أرسل الملك مارسيل من يقول لك، إنه يريد أن يوقف الحسرب، وأنه يعترف بك إمبراطورا عليه، فلماذا لا تصدقه؟ لماذا تريد أن تواصل الصراع؟ لا تستمع إلى المجانين ».

17 - وهنا تقدم « نم » ولم يكن هناك بين « السادة » من هو أعقل منه، وقال: « لقد تكلم جانلون كلاما حسنا، ولقد خسر الملك مارسيل الحرب، لقد أخذت منه كل مدائنه، وألقيت بحجارة حوائطها على الأرض، وهذا يكفى، وينبغى أن تقف الحرب ».

\_ ٤ \_

# اختيارجانلون

۱۸ – عندئذ نهض رولاند وقال « أنا أستطيع أن أذهب إلى سرقسطة »، ورد أوليفير: « لن تذهب، أنا أعرفك جيدا، لست أنت الرجل الذي ينبغي لمثل هذا الموقف، إنك لا تحب الا الحرب، ولن تستطيع أن تتحدث عن السلام، وإذا شاء الإمبراطور، أستطيع أن أذهب أنا ».

وقال الإمبراطور: « كفى 1 لا أنت يا أوليفيير ولا رولاند.. لن تذهبا، ولن يذهب أحد من الاثنى عشر نقيبا.

۱۹ - ووقف ثربان، وتقدم للإمبراطور قائلا: « منذ سبع سنين ورجالك يقاتلون في هذه البلاد، ولقد تعبوا، وآن الأوان لكي يحل السلام، دعني أذهب إلى سرقسطة فمنذ زمن طويل، وأنا أريد دخول هذه المدينة ».. وقال شارل.. اجلس، وأنت أيضا ستبقى بجانبي.

٢٠ - وقال شارل « للسادة »: اختاروا إذن أنتم بأنفسكم من سيحمل إجابتى
 إلى مارسيل، فقال رولاند: « نختار إذن جانلون، فهو بمنزلة أبى » وقال الباقون،
 « هو الرجل المناسب للموقف »

والقى جانلون بمعطفه على الأرض، وهو وسيم الطلعة، عريض الصدر، صافى العينين، وقال لرولاند « هل أنت مجنون ( أنا أبو زوجتك، وتريد أن ترسلنى إلى مارسيل؟ لو عدت ( حيا ) من سرقسطة فسوف أريك ( »

وأجاب رولاند: إننى لا أخاف من أحد، وكل الناس يعرفون ذلك، ولكن الذهاب إلى مارسيل، يتطلب رجلا حكيما مثلك، ولهذا ذكرت اسمك: لكن إذا شاء الملك، استطيع أن أذهب بدلا منك. ۲۱ – وأجاب جانلون: لن تذهب بدلا منى، ولست أنت الذى تعطينى الأوامر،
 اذا طلب منى شارل الذهاب إلى مارسيل فسأذهب لكن سينقضى وقت طويل قبل أن
 تزول غضبتى ». وسمع رولاند وضحك.

77، 77 – وعندما رأى جانلون، رولاند يضحك، ابيض وجهه من الحزن، وصاح إننى لا أحبك، وما صنعته كان شرا ... يا مليكى.. هأنذا أمامك، وسوف أصنع ما تأمرنى به، سأذهب إلى سرقسطة، وأنا أعلم أنه ينبغى أن أذهب وأعلم أيضا أن من يذهب إلى هناك لن يعود، ولى زوجة هى أختك، وابنى منها هو أجمل الأطفال «بدوان » فاعتن به، فلن أراه مرة ثانية،

وأجاب شارل « لقد أعطيتك الأمر، وينبغي أن تذهب ».

۲۶ – وأضاف الإمبراطور: جانلون، لقد سمعت جيدا، لقد اختارك الفرنسيون... وقال جانلون: سيدى.. إن رولاند هو الذى صنع كل هذا، ولن أحبه ما حييت، ولن أحب أيضا رفيقه أوليفيير ولا النقباء الائتى عشر ولا كل أصدقائه.

٢٥ – وقال الإمبراطور: « ليس هناك مدعاة للفضب، لقد صدر الأمر وعليك أن تذهب.

۲٦ – نعم سأذهب كما ذهب بازيل وأخوه باسونت من قبل وحيدين بلا سلاح، مولاى وإخوتى . أنتم تعتقدون أنكم ترسلوننى إلى الموت، لكن لن أموت ، وسوف يأتيكم حديثى »، وكرر الإمبراطور « اذهب ».

\_ 0 \_

#### **جانلون وبلانكاندرن:**

۲۷ – لبس جانلون أجمل ما لديه من ثياب، ووضع مهمازا من الذهب فى قدميه وثبت سيفه الجميل إلى جانبه، وصعد على صهوة جواده، وقال له رجاله:
 « إنك رجل شجاع، لكننا حزانى عليك، وما كان لرولاند أن يتحدث عنك ليرسلك إلى

هناك، وأنت أخو الإمبراطور.. خذنا معك » وقال جانلون «.. لن يكون هذا أبدا.. يستحسن أن أموت وحدى، وأما أنتم فعليكم أن تعودوا إلى فرنسا الجميلة، وساعتها قولوا لزوجتى ولصديقى « بينابل » ولابنى « بودوان »: إنى أفكر فيهم »... ثم رحل.

7۸ – وتقدم « جانلون » تحت الأشجار الضخمة، وهناك التقى برجال مارسيل العشرة، ومشى بلانكاندرن « إلى جانبه، وقال » إن شارل إمبراطوركم، رجل عظيم، لقد استولى على نابولى، وإيطاليا كلها، وجاوز البحر، وأصبحت إنجلترا له، فماذا يريد بعد كل هذا من أسبانيا؟ » وأجاب جانلون.. إنه يصنع ما يريد.. ولن يصل رجل أبدا إلى عظمته ».

79 – قال بالانكاندرن « إن الفرنسيين شجعان، لكن الذين يدفعون امبراطورهم دائما للقتال، لا يصنعون به خيرا، فيسقط يوما من الإجهاد، وسيموت كل الآخرين معه ».. وقال جانلون: « ليس هذا بصحيح، فرولاند وحده هو المجنون وهو وحده الذي سيقتل، ذات يوم قال لشارل: سوف أحمل لك كل ثروات الملوك، وعاد بعدها من « كاركسون » وهو محمل بالذهب.

۳۰ – بلانكاندرن: إن رولاند حقا لرجل سيئ، ينبغى ألا تتجاوز الرغبة الحد، من يستطيع أن يحبه إذن؟ وأجاب جانلون : كل الفرنسيين، فرولاند أعطاهم كثيرا من الذهب والفضة والخيول والركاب ومهامز من ذهب، وكثيرا من السلاح، وأعطى للإمبراطور ذاته، فهو يحمل له دائما شيئا.. وإذا استمر فسوف يقدم له كل بلاد العالم ».

٣١ – كانت سرقسطة بعيدة، وكان أمام الرجلين وقت طويل للكلام.. تساءلا،
 كيف يمكن إيقاف رولاند.. وقبل أن يصلا.. كانا قد اتفقا.. لا يمكن إيقاف رجل من هذا الطراز إلا بقتله.

#### جانلون ومارسيل:

۳۲ – استقبل مارسیل جانلون، تحت إحدی الأشجار، وحوله عشرون آلف رجل یقفون، لا یتحدث منهم أحد، کلهم یود أن یسمع ما سیقوله جانلون وبلانکاندرن، تقدم بلانکاندرن أمام الملك مارسیل وأمسك ید جانلون فی یده، وقال للملك، لقد فعلنا ما طلبته منا، رأینا شارل وتحدثنا إلیه، وأخفض رأسه ولم یجب، لکنه أرسل لك أکثر رجاله حکمة، وربما کان یحمل لك السلام، ولسوف تأخذه منه » وأجاب مارسیل: « إننی أطلب إلیه أن یتحدث ».

77 – كان جانلون يعلم ما يريد أن يقول، وكان يعرف جيدا كيف يتحدث، وبدأ الحديث قائلا: « استمع إلى ما يرسله إليك شارلمان... تعترف به إمبراطورا.. وتلحق به في « أكس » في فرنسا الجميلة، وسوف يترك لك نصف أسبانيا، فإذا لم تأت، فسوف يأخذ سرقسطة، وتفقد كلى شيء ». واستل الملك مارسيل سيفه، يريد أن يقتل جانلون، ولكن رجاله أوقفوه.

۳٤ - ووضع جانلون يده على سيفه قائلا: لقد خدمت دائما إمبراطورى، وسوف أخدمه حتى موتى » وقال رجال مارسيل.. لا ينبغى أن تكون البداية هي قتله.

70 – وأجلس رجال مارسيل ملكهم، وقال أحدهم مرة ثانية: « لا ينبغى البدء بقتله، ينبغى أولا أن نستمع إليه ».. وقال جانلون: « أيها الملك.. لو أعطيتنى كل ذهب أسبانيا، فسوف أواصل دائما، ترديد ما أمرنى شارل الإمبراطور الكبير بأن أقوله لك يا أكبر أعدائه ». وعندئذ ألقى معطفه على الأرض، وأخذ سيفه بيمينه، وقال عشرون ألف رجل من رجال مارسيل: « إن هذا الرجل شجاع ».

٣٦ - وتقدم جانلون نحو الملك، وقال له « إن شارل إمبراطور فرنسا الكبير، يبلغك ما يلى « اعترف به إمبراطورا، يعطك نصف أسبانيا، ويعط نصفها الآخر لابن أخيه الشرير رولاند » وسيكون النصف المعطى لك رهنا برغبة « رولاند »، فإذا

لم تقبل فسوف يأخذ الإمبراطور سرقسطة، وسيصدر أوامره بريطك على حصان ردىء وحملك إلى « أكس » ، وهناك ستقتل.. هذه هى الرسالة التي يرسلها إليك شارلمان ». وأخذ مارسيل الرسالة.

۳۷ – اخذ مارسیل، وها هو یقرا ما کتبه شارل: « مارسیل.. لقد قتل آخوك، بازیل وآخاه باسونت، وینبغی آن تدفع ثمن ما فعل، فإن لم ترسل لی الثمن، فلن تكون آبدا صدیقی ».. وعندئذ قال ابن الملك، إن كلام جالون أغلظ بكثیر من كلام إمبراطوره، لقد تحدث بجنون، وینبغی آلا یعیش بعد الیوم، ولسوف اقتله. وعندما سمع جالون ذلك، أسند ظهره إلی شجرة كبیرة.

۳۸ - ولم يرد مارسيل على ابنه، ولكنه نهض، واصطحب معه أكثر رجاله خكمة، وقال بلانكاندرن « أحضر الفرنسي، فلسوف يخدمنا، وقد وعدنى بذلك » وقال الملك، « أحضروه إذن »، وذهب بلانكاندرن ، فاصطحبه من يده وأحضره أمام الملك.

\_ ٧ \_

#### خيانة جانلون:

٣٩ - قال الملك مارسيل « إنى أريد أن أكون صديقك، وها هو أجمل أثوابى أخلعه عليك، فخذه، وهذا المساء سوف أقدم لك خمسمائة قطعة من الذهب » قال جانلون: « أقبلها شاكرا ».

٤٠ مارسيل: جانلون، أريد أن أسمع رأيك في شارلمان، إنه رجل بلغ من الكبر عتيا، وعبر كثيرا من البلاد، وأعطى وتلقى كثيرا من الضربات، واعترف له كثير الملوك بإنه إمبراطورهم... ألن يقع يوما، صريع الإجهاد من هذه الحروب ؟ ».

قال جانلون: إن شارل، ليس بالرجل الذى تظن، وكل من يعرف، يعرف أنه شديد العظمة، ولا أستطيع أن أقول عنه إلا أنه يعلم دائما، ما ينبغى عمله، وإنه يفضل أن يموت عن أن يكون ضعيفا ».

الغ عمره مائتي عام أو تزيد، وقد جاب كثيرا من البلاد، وأعطى وتلقى كثيرا من الضربان، واستلب أراضي عديدة من ملوك عدة، متى سيتعب إذن من الحرب؟

جانلون: لن يتعب أبدا ما دام ابن أخيه حيا، رولاند هو أشجع رجل في الدنيا، إنه مقدام هو وصديقه أوليفير، وخلفهما أثنا عشر نقيبا.

27 - مارسيل: لقد حيرتنى حقيقة .. إن شارلمان رجل عجهز، وقد ابيض كل شيء فيه، وقد بلغ مائتي عام أو تزيد، وعبر كثيرا من الأراضى، وتلقى وأعطى كثيرا من الضريات، وقتل كثيرا من الملوك، متى سيسقط في النهاية إعياء من الحرب؟

جانلون: لن يسقط أبدا ما دام رولاند حيا، فليس هناك من هو أشجع منه في المشارق أو المغارب، وصديقه أوليفيير مقدام، والنقباء الاثنا عشر تحت إمرة شارل مع عشرين ألف رجل ، فما الذي يخيفه إذن؟

٤٣ - مارسيل: إن لدى أنا أيضا جيشا، لن ترى عينك قط أروع منه، أربعمائة ألف رجل ١. هل تعتقد أننى بهذا العدد، أستطيع أن أهزم شارل والفرنسيين؟

جانلون: ليس الآن.. لو قاتلت الآن فسيقتل الفرنسيون نصف رجالك في يوم واحد. فكن عاقلا، وقدم للإمبراطور ما يريد.. أرسل إليه عشرين من أبنائكم، وسوف يرحل شارل إلى فرنسا، وسيترك وراءه مؤخرة الجيش، وسيكون فيها ابن أخيه رولاند، وأوليفيير أيضا، واذا استمعتم إلى فسوف يموتان كلاهما وسوف تخور قوى شارل.

٤٤ - حسنا يا سيدى، ولكن كيف يمكنني أن أقتل رولاند ؟

20 - جانلون: أريد أن أقول لك كل شيء، سوف يعبر الإمبراطور الجبل، ويترك وراءه حامية صغيرة تحمى المؤخرة، وسوف يكون فهها رولاند وأوليفيير والاثنا عشر نقيبا وعشرون ألفا من رجالهم... أرسلوا لهم إذن مائة ألف رجل، وفي الجولة الأولى سوف يقتل الفرنسيون معظم رجالكم، ولكنهم سيفقدون هم أيضا

جزءا من رجالهم، أرسلوا لهم مرة أخرى مائة ألف، في هذه الجولة الثانية، سيقتل « ولاند » حتما، وسيفقد شارل قوة الجيش المظمى، فإن رولاند هو رأس الحرية، وساحتها سوف تصير ملكا عظيما، ولن تحارب بعدها.

23، 24 - عندما نطق جانلون بهذه الكلمات، قبله مارسيل، وقال له: رولاند سوف يكون في موفرة الجيش. تعدني بهذا ؟.. قال جانلون: سوف يكون في المؤخرة، وقال مارسيل: حسنا.. سوف أقذف عليهم بكل جيشي.

٤٨٠ – وتقدم سيد يدعى « كلير موران » وقال لجانلون: « خذ سيفى، فليس هناك سيّف أفضل منه، إنه يساوى أكثر من ألف قطعة من الذهب، وسأعطيه لك، وسيساعدك على أن تتذكر وعدك، أن رولاند سيكون مع المؤخرة.

- جانلون: سأفعل.

وأخذ السيف وقبل كلير موران.

٥٠ - وعندئذ ابتسمت زوجة الملك « برايموند » وقالت لجانلون: إننى أحبك كثيرا بقدر حبى لزوجى، وكل سادتنا يحبونك، وها هما عقدان من الذهب الخالص هدية لزوجتك، إنهما رائعان، وإمبراطورك نفسه، لا يملك مثيلا لهما ».

وأخذهما جانلون.

٥١ – ودعا الملك، حارس خزائنه « مالدویه » وهال له: « هل أعددت كل شيء فيارلمان؟ » أجاب « مالدویه » نعم، سبعة خیول محملة بالذهب والفضة، وعشرون من أبناء أكبر السادة ينتظرون.

07 - ووضع مارسيل يده على ذراع جانلون، وقال له: أنت رجل شديد الشجاعة والحكمة، ابق صديقا النا، وسوف أعطيك عشرة خيول محملة بالذهب، وأرسل لك في كل عام مثلها.. وها هو مفتاح « سرقسطة » خذه وقدمه إلى شارل وسوف يصدق إذن كل ما تقوله، وبعدها ضع رولاند في المؤخرة، وسوف يشهد الجبل موقعة قاتلة.

#### الرحيل إلى فرنساء

٥٣ – رحل الإمبراطور إلى فرنسا، وفي الطريق انتظر جانلون في مدينة
 « جالن » وكانت « جالن » أولى المدائن التي استولى عليها « رولاند » في أسبانيا،
 وعندما طلع النهار كان « جانلون » قد وصل.

20 – كان الامبراطور واقفا، وحوله رولاند وأوليفيير ونم، وكثير غيرهم ملتف حوله، وتحدث جانلون إلى الإمبراطور، وبدأ الحديث قائلا: « إننى أحمل إليك مفاتيح « سرقسطة » وها هى، وسبعة خيول محملة بالذهب، وعشرين من أبناء أكبر سادة أسبانيا، فاحتفظ بهم معك، وإذا لم يكن بينهم أخو الملك مارسيل، فلأنه حاول الهرب فقتل، لكن الملك نفسه سوف يلحق بك، قبل أن ينقضى شهر واحد. سيذهب إلى « أكس » ليقول لك، إنه يعترف بك إمبراطورا عليه » وقال شارل: « شكرا لله، وأما أنت فقد أحسنت خدمتنا » ، ورحل الفرنسيون جميعا في اتجاه فرنسا.

٥٥ – كان شارلمان قد استولى على كل مدن أسبانيا، وظن أن الحرب قد انتهت، وكان سعيدا، وهو يرى أمامه رولاند ابن أخيه المقدام يسير أمامه، وحوله الرجال يغنون ويضحكون.

أما رجال الملك مارسيل، فقد تقدموا بدورهم خلال الوادى، وكانوا مسلحين، متأهبين للحرب، وتوقفوا في غابة كبيرة تشرف على أعلى مرتفع في الجبل، وقدم رجال آخرون من كل أرجاء أسبانيا، وبلغوا في يوم واحد أربعمائة ألف رجل، يا إلهي أي تعاسة مخبئة الن الفرنسيين لا يعرفون كل ذلك ا

07 - ومر النهار، وأظلم الليل، وشارل الإمبراطور الكبير ينام، ويحلم أنه في الناحية الأخرى من الجبال في « سيز » وأن سيفه بيده، وأن جانلون يأخذه منه، لكن شارل يواصل النوم ولا يصحو.

۷۷ – ویحلم مرة أخرى أنه فى « اكس لا شابل » وأن دابة تأخذ ذراعه الیمنى بین أسنانها، وأن دواب أخرى تصل، وترتمی علی الدابة الأولی أو تتصارع فیما بینها، وأن الفرنسیین یقولون « هذه معركة كبری ». من سیجهز علی من؟ والفرنسیون لا یعرفون، ویواصل شارل النوم ولا یصحو.

\_ 9 \_

## رولاندفى مؤخرة الجيش؛

٥٨ - مضى الليل، وطلع النهار، ومر الإمبراطور دون خوف وسط الجيش، حتى وصل أمام مرتفعات الجبال، وقال: « أيها السادة.. هل ترون هذه الممرات الضيقة، أختاروا من سيحرس مؤخرة الجيش »، وأجاب جانلون: « إنه رولاند ابنى، فليس هناك أحد يكافئه شجاعة »، وسمعه الإمبراطور، ونظر إليه، ثم قال: « ليس رأيك حسنا.. ومن سيكون طليعة الجيش ؟ » وأجاب جانلون « أوجبى الدنماركى، فليس هناك من هو أفضل منه لهذا المقام ».

٥٩ - وسمع رولاند فقال: « يا أبى شكرا لك، لقد اخترتنى لأحمى الجيش،
 وأنا أعدك أن شارل الكبير إمبراطور فرنسا، لن يفقد حصانا واحدا، إلا
 ودافعت عنه .».

وأجاب جانلون: « لقد نطقت بالحقيقة، وأنا أعلم ذلك ».

11، ٦٠ وقال رولاند: « لكننى أعلم أيضا يا جانلون، ماذا تريد من وراء اختيارك « لى ». وأحسك الإمبراطور برأسه المطرق بين يديه، ثم مر بأصابعه خلال شعر اللحية الطويل الأبيض، ومرت برأسه أحلام الليلة الماضية.

7۲ - وعندئذ تقدم « نم » وقال للملك: « هل سمعت.. إن رولاند سعيد لأنه اختير ليحمى المؤخرة، ولن يتنازل عن موضعه أبدا لأحد، وعليك فقط أن تختار له الرجال الشجعان الذين يساعدونه ». ٦٣ - وقال الإمبراطور لابن أخيه: أيها السيد الجميل، يا ابن أخى، أنت تعلم
 أنه ينبغى أن يكون معك نصف الجيش،

رولاند: سآخذ معى فقط عشرين ألفا، وما داموا فرنسيين فإنهم يكفوننى، تقدم أنت فاعبر الجبل، وما دمت أنا حيا فلا تخف من أحد.

75 – وصعد رولاند فوق حصانه الضخم، وجاء أوليفيير ليقف خلفه، وجاءت كوكبة من أشهر الفرسان، فالتفوا حوله، وقال تربان القسيس: باسم الرب سأذهب، وقال جوتيبر: وأنا أيضا سأذهب معه، فإن رولاند سيدى.

واختاروا عشرين ألف رجل.

70 - نادى رولاند على جوتيير قائلا: خذ معك ألف فرنسى، من فرنسا بلادنا، واعل قمة الجبل، فالإمبراطور ينبغى ألا يفقد أى رجل ممن هم بصحبته، وفى نفس اليوم، كان على جوتيبر، أن يقاتل ضد الملك « المارس » ملك بلاد « بلفرن ».

\_1.\_

## الامبراطور حزين،

7٦ - الجبال عالية والصخور تصعد نحو السماء، والأودية سوداء، والفرنسيون يعبرونها بمشقة بالغة، والأحجار تنزلق من تحت أقدامهم، ويسمعون صوت الجيش المتحرك من بعد شديد.

وعندما دخل رجال شارلمان إلى فرنسا، ورأوا « جاسكونى » تذكروا ديارهم وأولادهم وزوجاتهم، لكن « شارل » كان حزينا، فلقد ترك فى الأودية السوداء لبلاد الأسبان، ابن أخيه الذى يحبه كثيرا.

٦٧ – لقد ترك كذلك في أسبانيا، نقباءه الاثنى عشر، أشهر الشجعان في جيشه، وعشرين ألف فرنسى لا يخافون من الموت، لكنه واصل المسير نحو فرنسا،

ولم تغلبه مخاوفه، ولم يظهر أفكاره للآخرين، وكان « نم » إلى جانبه، فقال: « أشعر أنك حزين » وأجاب شارل: « لم يكن ينبغى أن أقول، ولكننى هذه الليلة، رأيت فى الحلم جانلون، يأخذ سيفى، يريد أن يكسره، وها هو قد وضع ابن أخى فى مؤخرة الجيش، يا إلهى 1 أى كارثة لو فقدته 1 إننى لن أجد أبدا رجلا آخر فى شجاعته ».

٦٨ – كان شارلمان حزينا، وكان كل الفرنسيين يعرفون السبب، وكلهم يخاف
 على رولاند، وأخذوا ينظرون إلى سيف جانلون ومعطفه وخيوله المحملة !

\_ 11 \_

## جيش مارسيل يستعد ،

7۹ - أحضر مارسيل كل قواته في يوم واحد، أربعمائة ألف رجل ، يلتفون حوله، ومضى بأقصى سرعته نحو رونسيفو Roncevaux ( وهو الممر الذي ينبغي أن يجتاز رولاند الجبل من خلاله ) ورأى من بعيد أعلام الفرنسيين.

وتقدم ابن أخى مارسيل على حصان، وقال لعمه ضاحكا « أيها الملك الكبير ، إننى فى خدمتك منذ زمن طويل، ولم أسألك أبدا شيئًا .. اسمح لى أن أكون أول من يضرب رولاند » قال عمه « تستطيع أن تكون ».

٧٠ – عندئذ قال ابن أخى مارسيل: « اختر إذن اثنى عشر نقيبا من أحسن الشجعان، وسوف أنازل معهم نقباءهم الاثنى عشر ».

وقال « فالسارون » أخو الملك: « يا ابن أخى، سنذهب أنا وأنت، وسنقاتل ضد رجال شارل، وسنهزمهم لا »

٧١ – وتقدم الملك « كورساليس » منتصبا وشجاعا كسيفه، ومن بعده جاء « ماليديمس البريجوني » الذي يعدو أسرع من فرس، وصاح: وأنا أيضا سوف أذهب إلى « رونسيفو » وإذا لقيت رولاند فسأعرف كيف أقتله.

٧٧ - وجاد سيدمن مدينة « بلاجير » وكان ضخما ومهيبا، عندما يعتلى فرسه ويلبس عدته، وكانت شجاعته معروفة في أسبانيا كلها، وقال: لو لقيت رولاند فسيلقى الموت، وسأقتل كذلك أوليفيير والنقباء الاثنى عشر، وكل الفرنسيين، إن شارل رجل عجوز، وإذا هلك هؤلاء فلن يعود مرة أخرى إلى أسبانيا.

٧٣ - وقال « موريان » لمارسيل: لقد قدمت لك مع عشرين ألف رجل، وسوف أتولى أنا قتل رولاند، ولن يتوقف بكاء « شارل » عليه،

٧٤ - وها هو « تارجيس » يقف أمام مارسيل مع آخرين، ويقول: لا تخف فأنا أيضا سأقاتل في « رونسيفو »، انظر إلى سيفى، إنه جميل وطويل، وسوف أجربه ضد سيف « رولاند » الذي يسمى « درندال ».

٧٥ – وصاح « إسكريميز » في وسط رجاله: « وأنا أيضا سأذهب، وسيموت أوليفيير مع « رولاند » وكل الفرنسيين من حولهما سيسقطون، ولن يصبح شأرل إلا رجلا عجوزا، ولن يعود الفرنسيون إلى أسبانيا، ولن تروا الحرب طيلة حياتكم.

٧٦ - ويرى مارسيل من بعيد « إسترجون » و « إسترامارى » صديقه، فيصيح بهما: اقبلا أنتما الاثنان، فسوف تكونان مع الآخرين فوق مضيق الجبل، ويجيبان: نحن رهن أمرك، سوف تصير سيوفنا حمراء من دماء الفرنسيين، سوف نأتى بالإمبراطور ذاته.

٧٧ - ويصل على عجل أمير إشبيلية « مارجارى » وهو شديد البهاء، لدرجة أن كل النساء يحببنه ويبتسمن عندما يرينه، وعندما رأى الملك هتف به: « لا تخف فسوف يموت « رولاند » ولن يستطيع لا أوليفيير ولا النقباء الاثنا عشر، أن يحفظوا عليه حياته، أترى سيفى، لسوف يصير أحمر من دم « رولاند »، أما شارل العجوز، ذو اللحية الطويلة البيضاء، فسيبكى حتى الموت، وقبل أن ينقضى عام واحد، سوف تكون فرنسا كلها لنا وسنحط الرحال في « سان دينيس » في باريس .

٧٨ - أما « شرنبل » فإن شمره الطويل، يتدلى حتى الأرض، وهو شديد القوة، يستطيع أن يحمل حصانا على ظهره، وفي بلاده لا تطلع الشمس، ولا تتمو الأشجار، ولا يسقط المطر، وكل الحجارة سوداء.... سيفه الطويل في يده، ويصيح وهو يرفعه: هذا السيف دون سواه، هو الذي سيقهر « درندال » ( سيف رولاند ).

على هذه الكلمات. استعد مائة ألف رجل للذهاب إلى الجبال، وركبوا خيولهم.

-11-

## رولاند...انفخفي البوق (

٧٩ - كانت السماء صافية، والشمس متوهجة، والفرنسيون يسمعون من على بعد شديد، أغنيات في أودية الجبال، وقال أوليفيير: « أعتقد يا صديقي أن هناك معركة ستدور رحاها » وأجاب « رولاند »: إذا كان الله يريدها لنا فستأتى، وسوف نقاتلها هنا من أجل إمبراطورنا، ففي سبيله لا أخاف سيفا ولا رمحا ولا موتا، فانستعد لنلقى الضرية بالضرية ».

۸۰ - صعد أوليفيير على صخرة عالية، فرأى جيش مارسيل يتقدم من خلال الوادى فهتف برفيقه رولاند: « هل ترى قادما نحونا من الجانب الأسبانى، خيولا ورجالا وسيوفا كثيرة ( إن الفرنسيين سوف يهلكون، وجانلون كان يعرف هذا، وهو الذى أرسلنا إلى هنا.

وأجاب رولاند: لا تتكلم هكذا يا صديقى أوليفيير عن جانلون. إنه زوج أمى، ولا أستطيع أن أسمع أحدا يتحدث عنه بالسوء.

۸۱ – صعد أوليفيير على صخرة عالية، ومنها كان يرى أرض أسبانيا، ورجال مارسيل، وكانت أشعة الشمس تتعكس على السيوف فلا يستطيع أن يصوب نظره فى التجاهها ولا أن يعرف كم تكون هى. وهبط بأقصى سرعته، وقص على الفرنسيين ما رأى.

۸۲ - لقد رأيت جنود مارسيل، ولم ير إنسان على الأرض قط جمعا كالذى رأيت، إنهم يتجاوزون المائة ألف، وستشهدون معركة لم تروا لها مثيلامن قبل. وقال الفرنسيون: شقى من يفر من هذه الموقعة، سنقاتل حتى الموت.

۸۳ - أوليفيير: « إنهم كثيرون، ونحن ـ الفرنسيين، ـ قلة، رولاند يا صديقى، انفخ إذن في بوقك، ولسوف يسمعه شارل والجيش ويعودون ».

رولاند: « لن أنفخ في البوق، ولن أدعو أحدا لنجدتي، إن الأعداء قادمون هنا، ليلاقوا حظهم السيئ ».

۸۶ - أوليفيير: يا رفيقى رولاند .. انفخ فى البوق، وسوف يعود شارل، وسنبقى أحياء ». وقال رولاند: لن أطلب العون أبدا، سأضرب بسيفى الصارم، وسيسقط كل أعدائنا صرعى.

٨٥ - أوليفيير: يا صديقي رولاند، صدقني.. من الأفضل أن تنفخ في البوق.

رولاند: وحق إلهى، لم يلجئنى امرؤ أبدا إلى طلب النجدة، ولن يستطيع أحد أن يقول يوما، إن رولاند كان خائفا، وفي المعركة، سوف أضرب ألفا وسبعمائة ضربة، ومعترون الدم يخضب سيفى، وكل الفرنسيين شجعان مثلى، وسيفعلون كما أفعل، وسيموت أهل أسبانيا.

٨٦ - أوليفيير: إن الأعداء يغطون الوديان والمرتفعات، ونحن قليلون جدا.. انفخ البوق ولن يستطيع أحد أن يقول، إن الحق لم يكن معك.

رولاند: كلما زاد عددهم، زاد سرورى، وكلما ازداد ضرينا، ازداد حب الإمبراطور لنا، وإننى أفضل أن أموت، عن أن أطلب العون.

۸۷ – كان رولاند شجاعا، وكان أوليفيير شجاعا وحكيما أيضا، وقال لرولاند.. أترى كم عددهم، لقد وصلوا فوق رءوسنا وشارل الآن أصبح بعيدا، وأنت لم ترد أن تنفخ في البوق، ولو كان الإمبراطور هنا، لما هاجمنا الأعداء،

وهذه هي المرة الأخيرة التي نشترك معا فيها في حماية المؤخرة: وأجاب رولاند: « الشجاعة ... سيكون لنا النصر »

۸۸ - أضاف رولاند: إن الإمبراطور تركنا نحن الفرنسيين عشرين ألفا من خيرة الرجال، وهو يعلم أنهم جميعا شجعان، وإذا مت، فإن الناس سيقولون: لقد أحسن استخدام السيف الذي كان يحمله، بطريقة لا مزيد عليها في الحسن.

۸۹ - ودعا القسيس « ثربان » بدوره الفرنسيين، قائلا: أيها السادة، لقد تركنا شارل هنا، ومن أجل إمبراطورنا، ينبغى أن نضحى بأرواحنا، وأمامكم معركة، فكونوا واثقين من أنضمكم، إنكم ترون الأعداء ، لكن الله معكم، وإذا متم فسيأخذكم قريبا منه.

٩٠ - تعلع الفرنسيون للمعركة، ودعا رولاند مرة أخرى أوليفيير: «يا صديقى إن جانلون باعنا بالنهب والفضة، وسوف ندفع ثمن ما أخذ بضربات السيوف ! »

٩١ – صعد رولاند فوق فرسه الكبير، وكان مهيبا في عدته، وأخذ بيده اليمني رمحا، وابتسم وهو يفكر في الموقعة، وخلفه كان يقف صديقه، وأمامه الأعداء يتقدمون، وقال للفرنسيين: أيها السادة، هذا المساء، سوف نغنم من الأسلحة ما لم تغنمه إمبراطورية فرنسا أقط.. وفي هذه اللحظة بدأت الموقعة.

\_ 17 \_

# الموقعةالأولى

۹۳ - جرى « أبروت » ابن أخى مارسيل نحو الفرنسيين صائحا: لقد باعكم جانلون وإمبراطوركم مجنون إذ يترك قلة من الرجال خلفه، ستموتون جميعا.

وإذ سمعه رولاند، همز حصانه في اتجاهه، وضربه بكل قوته، فحطم رمحه الدرع وكسر العدة، واخترق الصدر، ووقع « أبروت » صربعا، تحت أقدام فرسه، وقال رولاند: لا .. يا ابن الكلب، شارل ليس مجنونا، وهو لم يخطئ أبدا، وكان معه الحق في أن يتركنا نحمى مؤخرة الفرنسيين، وأول القتلي لم يكن من بيننا !

98 - وتقدم « فالسرون » أخو الملك مارسيل ، ولم يكن في الرجال من هو أقوى وأبهى منه ، كان رأسه عريضا جدا ، لدرجة أن المسافة بين عينيه كانت تبلغ نصف قدم ، وعندما رأي ابن أخيه ملقى على الأرض ، ارتفع غضبه ، وصاح : « في هذا اليوم ، ستفقد فرنسا جيشها ، وكان أوليفيير في انتظاره ، فحرك مهمزه الذهبي ، وطعن بالرمح « فألسرون » فتطاير الدرع قطعا ، وتكسرت العدة ، ووقع « فالسرون » على الأرض ميتا .

٩٥ - وصاح « كورسا بلكس » أحد ملوك أفريقيا برجاله: انظروا، إن الفرنسيين قليلون، ولن يستطيع شارل أن ينقذ منهم أحدا، وسوف يم وتون عن آخرهم ».. ودون انتظار، وثب « تريان » عليه، ولم يستطع الدرع أن يوقف ضربة الرمح القوية، رمح القسيس، الذي ليس الصدر، ودفعه « تريان » ولف لفة، ألقي بعدها بالرجل على الأرضِ ميتا، وقال: يا ابن الكلب.. حتى أنت، تهذي بهذا الكلام الن شارل سيدي، يستطيع دائما، أن ينقذنا.

97 - وها هو « جيران » يضرب « مالبريمى البريجاني » ولا يغنى درع هذا السيد عنه شيئا ضد ضربة الرمح الفرنسي، فينفتح الدرع، وينفتح الجسد على أثره.

۹۷ - ويثب « جيرير » ضد أحد فرسان الأعداء، و « سامسون » ضد فارس آخر فيفتحان قلبيهما، ويلقيان بهما إلى الأرض صريعين.

، ٩٩ - أما « أنسيى » فقد هجم على « تراجى » وطعنه طعنة بالرمح ، القت به على بعد عشرة أمتار ، عندما لاحظ « رولاند » هذه الضربات والطعنات قال : « هكذا ينبغى أن يكون الضرب ».

تنكسر، والدروع تسقط، والعدد تتطاير، وتردد الصخور أصداء كل هذا الضجيج، ويقتل الفرنسيون في كل ضربة، ولم يبق من نقباء مارسيل الاثني عشر إلا اثنان هما « شرنبل » و « ومارجاري ».

۱۰۲ ، ۱۰۲ کان « مارجاری » شجاعا وقویا، وهاجم أولیفییر، وحطم درعه، وضرب برمحه عدته.. یا إلهی.. هل مات ۶ لا إن الرمح تكسر، وأولیفییر ثابت فی موقعه « ومارجاری » یواصل، ویأتی الی جانب أولیفییر، معاونوه فی السلاح.

106 – الآن يتقاتل كل الفرسان في وقت واحد، في خمسة عشر موقعة، ورولاند حطم درعه، بينما سيفه الشهير « ديرندال » يلمع في يده، ويضرب به « شرنبل » فيفتخ رأسه، ويمر السيف بين العينين، ويعبر الصدر والبطن، ويشطر الرجل شطرين، ويقطع السرج ويجتاز الفرس في سحق عظامه، ويلقى بالرجل والفرس، كلاهما على الآخر، ويصيح رولاند « لقد انتهت المعارك بالنسبة لهما ».

100 – رولاند ينتقل من فارس إلى آخر، و « درندال » في يده، وهو ملك الموقعة، يلقى بالقتلى بعد القتلى، والدماء الحمراء تسيل مثل الماء، فكم ضرب من وجوه وفتح من صدور، وعبر خلال أجساد، حتى إن وجه رولاند، وأصابع يديه، وعنق حصانه قد أصبحت جميعا في حمرة الدم، وكان أوليفيير كذلك أحمر من الوجه إلى القدم، وكان بين الفرنسيين الذين يضربون، ويضربون، نقباؤهم الاثنا عشر، ما زالوا يقاتلون.

۱۰۱ - وتحطم رمح أوليفيير بدوره، وبقطعة صغيرة بقيت منه في يده، هجم على أحد الأعداء ففقاً عينيه، ثم صرع « تراجي » و « إسترجوا ».

وسأل أوليفيير رولاند: ماذا تصنع يا رفيقى بعد تحطم الرمح، وأجاب رولاند: في معركة كهذه، ينبغى الضرب بالسيف، أين سيفك « هوتكلير »؟

• قال اليفيير: كان لدى كثير من العمل، ولم أجَّد الوقت لأحمله.

1۰۹ - وتحمى المعركة شيئا فشيئا، فهذا يهاجم وذلك يدافع، كم من رماح تحطمت الممركة شيئا فشيئا، فتلوا الولن يروا أمهاتهم ولا زوجاتهم، ولا أولئك الذين ينتظرونهم في فرنسنا، وسوف يبكى شارل الكبير، ويعود، ولكن ما الفائدة، سوف يجدهم جميعا صرعى، ولقد أساء جانلون خدمة إمبراطوره في

« سرقسطة » وباع رولاند، وصديقه أوليفيير، والنقباء الاثنى عشر، وآلافا من أبناء فرنسا، وذات يوم، سيحمل إلى « أكس » ليفقد الحياة بدوره.

۱۱۰ - وتستمر المعركة، ورولاند يقاتل وأوليفيير وكذاك القس تربان والنقباء الاثنا عشر وليس هناك فرنسى واحد لا يشترك في القتال والأعداء يموتون بالآلاف.

وفى فرنسا أمطرت السماء حجارة، ولم ير أحد مثيلا للبرق الذى حدث، ولا للرعد الذى أعقبه، وكانت الصخور تتدحرج فى الأودية، ولم يبق هناك حائط إلا وتصدع، وأظلمت الدنيا فى وضح النهار، وقال الناس: « هذه نهاية العالم » لا.. لم تكن تلك نهاية العالم، ولكنها كانت تعاسة كبرى.. كانت موت رولاند.

\_18\_

## الجيش الكبيريهاجم،

بين مائة ألف لم ينج إلا ألفان، وقال القسى: « إن رجالنا شجمان، وليس هناك تحت قبة السماء أفضل من فرساننا » لكن في هذه اللحظة تقدم الجيش الكبير لمارسيل.

العدد - كان مارسيل قد كون جيشه الكبير من عشرين جيشا، وكانت العدد والسيوف اللامعة وسبعة آلاف رجل ينفخون الأبواق.

وقال رولاند: يا أخى وصديقى أوليفيير، إن جانلون أراد لنا الموت، وينبغى أن يعرف الإمبراطور، إن المعركة ستكون قاسية، فلم ير أحد من قبل مثيلا من الرجال لما نرى، وسوف أقاتل بسيفى « ديرندال » وأنت يا صديقى قاتل بسيفك «هوتكلير»، فلنقاتل بسيفينا الصارمين، فلطالما حملناهما عبر كثير من البلاد، وبهما كسبنا كثيرا من المعارك، ولا ينبغى أن ندع لأحد فرصة الحديث عنهما بالسوء يوما».

۱۱۳ – ويرى مارسيل قتلاه، ويدفع بجيوشه العشرين، وفي مقدمة الجيوش الفارس « أبسم » وهو يحب الموت أكثر من حبه للذهب، ولم ير قط لاعبا أو ضاحكا، لكنه شجاع مقدام، من أجل هذا يحبه الملك مارسيل.

114 - وتأهب « القس » للقائه، وصعد فوق صهوة جواد كان قد استولى عليه من ملك قتله في معركة بالدنمارك، وكان الفرس طويلا عريضا ضخما، ولم تكن هناك دابة تعادله قوة أو سرعة، وبكل قوته ضرب القس، درع « أبسم » المغطى بالذهب فتحطم الدرع، واخترق الرمح الجسد، وألقى به ميتا على الأرض.

وقال الجميع: « إن ذلك القسيس شجاع ! »

ونظر الفرنسيون جولهم، فرأوا آلافا من الأعداء، وآخرين لا ينقطع وصولهم، وأصبحوا الآن مهاجمين من كل الجهات، وكان عليهم في كل لحظة أن يهتفوا برولاند أو أوليفيير أو النقباء الاثنى عشر للاستغاثة والدفاع، وهتف فيهم القس: « أشرف أن نموت مقاتلين، من أن نموت هاربين، إن الله ينظر إليكم وسيكافئكم » وهتف الفرنسيون جميعا بصيحة الحرب.

۱۱۱ - وتقدم « كلير موران » احد كبار سادة سرقسطة، وهو الذي اهدى السيف إلى جانلون وعانقه، فطعن « إنجليبر » طعنة اخترقت صدره، ووقع ميتا، ونظر الفرنسيون بعضهم إلى بعض، وقالوا؟ أي شجاع فقدناه لـ »

۱۱۷ – وقال أوليفيير: يجب أن نثأر لأنجليبر، وهمز حصانه بالسهاز الذهبى، ورفع سيفه المخضب بالدم عاليا، وهجم على « كلير موران » فشقه السيف ومات، ويعدها قتل أوليفيير، « ألفاين » وقطع رأس « أسكابادى » وألقى بسبعة رجال على الأرض » وعندما لاحظ ذلك رولاند، قال: بمثل هذه الضريات يحبنا « شارل » كثيرا.

۱۲۳ – لكن « جراندوان » ابن ملك « كابدوس » قتل ستة من الرجال، ورأى رولاند أن رجاله يفقدون شجاعتهم، فركب فرسه وصاح: سوف يدفع الأعداء ثمن هذا غاليا، ثم قال: أريد أشجع فارسين بينكم.

174 – كان « جرانداون » شجاعا .. ولكنه « رولاند » الذى يواجهه، ولم يكن قط قد رآه، ولكنه عرفه من عينيه المخيفتين، وعرف الخوف للمرة الأولى فى حياته واحس بالرغبة فى الهرب، ولكن فات أوان الهرب، فقد وثب « رولاند » عليه، ومرق سيفه « ديراندل » من رأس الرجل إلى بطن الفرس، ومات كلاهما، وسعد الفرنسيون.

۱۲۵ – واستمر قتال الفرنسيين.. يا إلهى.. أية معركة تلك ا إنهم يقطعون أيديا وأكف ويسقطون رءوسا وأذرعا، وقد احمر العشب، والأعداء يصيحون: « النجدة يا مارسيل ».

171 - أو اكان لابد إن ترى العين كثيرا من الجرحى، والقتلى والدماء، إنهم جميعا ملقون هنا .. هؤلاء الشجعان .. مكدسون بعضهم فوق بعض، وجوههم متجهة إلى السماء أو مغروسة فى الأرض ولم يعد رجال مارسيل بمستطعين سماع أنين الجرحى، ورؤية الموتى، فركبهم الخوف والهرب، وتبعهم الفرنسيون.

\_ 10 \_

## صيحة البوق:

۱۲۷ – ووصل جيش جديد.. لكن رولاند، وأوليه في وتريان ما يزالون يعاربون، كم من الأعداء قتلوا؟ لا يستطيع أحد أن يعد، فخلال ساعات طويلة لم يشعر هؤلاء الرجال الثلاثة بالتعب، ولكن في النهاية ، ثقلت أذرعهم، ومات الفرسان الذين كانوا يعاونونهم، ولم يبق معهم أكثر من ستين فارسا.

۱۲۸ – أحصاهم « رولاند » ونادى أوليفيبير: أيها السيد العظيم... ماذا ترى المأنتذا ترى كثيرا من الرجال الشجمان قد ماتوا، ولسوف تفتقدهم كثيرا فرنسا الجميلة أو لشارل يا إمبراطورى وصديقى، ليتك كنت معنا لا لكن، كيف نخبره أننا في معركة قاسية كتلك؟ ولم يرد أوليفيير.

۱۲۹ – قال رولاند: « سأنفخ في البوق، وسوف يسمعني « شارل » ويعود، وقال أوليفيير: سيقال إنك خفت، وماذا سيظن بأصدهائك ويقال عنهم؟، عندما طلبت منك أن تنفخ في البوق، لم تستمع إلى، فإذا فعلت الأن، فلن يكون هذا رأيي... لكن ذراعيك مخضبتان بالدماء ا

ـ نعم.. لقد أصبت إصابة شديدة ..

170 - وقال رولاند مرة أخرى: « إن المعركة قاسية، وسانفخ فى البوق، وسيسمعنى شارل، فهو ليس بعيدا عنا ي... وقال أوليفبير: عندما طلبت منك أن تفعل ذلك يا صديقى، رفضت، ولم يعلم الإمبراطور شيئا عما حدث، وواصل المسير نحو فرنسا، وهأنتذا ترى كل الذين يرقدون حولنا، وهم بالطبع أموات لا وحق لحيتى، لئن خرجت من هذا المكان حيا، لن تكون أختى على الإطلاق زوجتك.

171 – رولاند: لماذا تغضب منى؟ وأجاب أوليفبير: يا صديقى يمكن أن يكون المرء شجاعا دون أن يكون مجنونا، وكل هؤلاء الفرنسيين لن يخدموا بعد اليوم شارل الكبير، ولو أنك استمعت إلى لكانوا على قيد الحياة الآن ا وكان يمكن أن نكسب المعركة وأن نقتل الملك مارسيل، لكن اللحظة الآن متأخرة، سيسمعك شارل وسيعود ليجدنا موتى.. هذا هو يومنا الأخير.. وماذا سيقال عن فرنسا؟

197 - وسمعهما القسيس، وأقبل نحوهما: رولاند وأوليفيدر، النفخ في البوق لن ينقذنا، ومع ذلك ينبغي أن نفعله، سوف يعود الإمبراطور ليثأر لنا، لا ينبغي أن يعود الأعداء إلى ديارهم منتصرين، ينبغي ألا تأكل الكلاب لحومنا، ينبغي أن نجد من يدفننا.

۱۳۳ - وأخذ « رولاند » البوق، ونفخ فيه، كان ينفخ بأقوى ما يستطيع، لدرجة أن داخله كان يتمزق، وأن الدم كان يسيل من فمه.

## شارلمان يسمع....

۱۳٤ - في الوادي المطل على أبواب فرنسا، يسمع شارلمان وفرسانه « هذا هو بوق رولاند » لم يكن لينفخ فيه، إلا إذا كانت هنالك موقعة، قال الامبراطور.

وأجاب جانلون: ليست هنالك موقعة.. إنك شيخ مجرب، وقد شاب رأسك كله. فلا تفكر كالأطفال، إنك تعرف « رولاند » وهو يطلب النجدة، ولقد استولى يوما على « نابولى » دون أوامرك، ولكى لا تعرف شيئا، غسل العشب من الدماء، فإذا كلن يلعب بالبوق، فريما لأنه يطارد أرنبا بريا.. ومن في الدنيا أصيب بالجنون لكي يهاجم رولاند؟ إنه ملك كل المواقع، وعندما يصل، يهرب الأعداء، واصل السير إنن، فليس هناك داع للتوقف، فما زالت فرنسا بعيدة ».

۱۳۵ – كان فم « رولاند » مليئا بالدم، ومع ذلك كان يشعر بأنه في تمام قوته، وكان شارل، والفرنسيون يسمعون، وقال الإمبراطور « إن النفخ في البوق قد طال ».

۱۳۱ - عندئذ أنزل كل الفرنسيين من على خيولهم، ولبسوا عدة الحرب، وصعدوا الخيول، وتتاولوا رماحهم وسيوفهم، وقال كل منهم للآخر: أية موقعة رائعة، تلك التي سنخوضها مع رولاند الولم يكونوا يعرفون، أن الأوان قد فات.

۱۳۷ – ويتقدم النهار، وتتلألأ الشمس، وتحت أشعتها تتلألأ ملابس الحرب أيضا، والإمبراطور يتقدم الجميع، ويأمر طباخيه بأن يقبضوا على جانلون قائلا: « خذوه عندكم كما ينبغى أن يؤخذ عدو « رولاند ». وعندئذ جذبوه، وضربوه وربطوه على أردأ حصان في الجيش، وظل هكذا حتى « أكس ».

 ۱۳۹ – الغضب في القلب، والإمبراطور شارل يتقدم، ولحيته الطويلة البيضاء تتطاير على جانبي وجهه، وكل الفرسان والسادة، يودون لو كانوا الآن بجانب رولاند.. ولم يعد هناك وقت الكن أي رجال هؤلاء ايا إلهي هؤلاء الستون الذين ما يزالون يقاتلون معه، فلم يكن أبدا لدى ملك أو إمبراطور رجال في شجاعتهم.

\_ 17 \_

## موت أوليفبير:

180 – نظر رولاند حواليه، فلم ير إلا الموتى، فبكى وقال: ليرفعكم الله إليه، لم تشهد الدنيا فرسانا أشجع منكم، لطالما اتبعتمونى، ولطالما خدمتم إمبراطورنا، لقد قدمتم إليه كثيرا من البلدان، إن عيونكم لن تقع بعد اليوم على أرض فرنسا الجميلة، إنكم موتى، وهأنذا عاجز عن أدافع عنكم أو عن أساعدكم، وإذا لم يقتلنى الأعداء فسأموت وراءكم، لكن ينبغى أن نواصل القتال، أوليفبير وأنا.

18۱ – واستدار رولاند نحو المعركة، كان « ديرندال » الثقيل، خفيفا في يده ، وقتل به أربعة وعشرين من السادة، ولم يبلغ رجل من الثار، مابلغه به، وكما يهرب الأرنب البرى أمام الكلب، كان العدو يفر من أمامه، ولم يستطع القس أن يمنع نفسه من القول: « هكذا ينبغى أن يكون القتال.. وليت كل من حمل سلاحا جيدا، أو امتطى صهوة حصان أصيل ، قاتل كما قاتلت ».

المده الفود » و « إيفوار » و « جيرار دى روسيون »، وعندئذ جرى رولاند نحوه المورسيل » المده « إيفود » و « إيفوار » و « جيرار دى روسيون »، وعندئذ جرى رولاند نحوه وبضرية سيفه الأولى، أطار كفه اليمنى، وجاء « جيرفالو » ابن مارسيل، لنجدة أبيه ، فواصل رولاند، وشج رأسه، وعندئذ صاح الأعداء.. يا لله. فلنثار، إن شارل لم

يرسل لنا رجالا كسائر البشر، إن علينا أن نقتل الواحد منهم مرتين، ومع هذه الكلمات، جرى مائة ألف رجل نحو الجبل، وتبعهم رولاند للحظة.

187 – لكن من خلال الوادى، وصل آخر جيش من جيوش مارسيل العشرين، يقوده « مارجانيس » ملك قرطاجنة وأثيوبيا، رجاله عمالقة وهم ثابتون على خيولهم، وعندما رآهم رولاند مقبلين، استدار نحو « تريان » ومن بقى معه من الفرنسيين، وقال لهم.. ليست أمامنا لحظات كثيرة نحياها، فلنبع حياتنا بثمن غال، اضربوا أيها السادة مع بقايا سيوفكم المحطمة، ففرنسا تحب الشجعان، وشارلمان سيرى أرض المعركة، وينبغى أن نقتل من الأعداء ، خمسة عشر، في مقابل كل فرنسى يموت.

182 - وقيال رولاند « إن لحظة الموت قيادمية اليوم، وأنا أعلم هذا، وفي انتظارها ينبغي أن نقاتل. ووثب أوليفبير وبقية السادة بخيولهم إلى الأمام.

120 – وصاح الأفارقة: «انظروا إلى القلة الباقية من الفرنسيين... الله أكبر» وفى المعركة كان «مارجانيس» وراء أوليفبير، فطعنه بالرمح فى ظهره، فاخترق الرمح الصدر، وصاح الأفريقى.. لقد ترككم إمبراطوركم فى الصحراء لحتفكم، ولسوف أنتقم منكم لكل قتلانا».

۱٤٦ - وأحس أوليفبير أنه تلقى طعنة الموت، لكن كانت ما تزال لديه القوة ليرفع سيفه، ويهوى به على رأس عدوه، فيشجه حتى الأسنان، ويقول: « أنت على الأقل.. لن تعود إلى أفريقيا، لكى تقول لنسائك، إننى قتلت فرنسيا ! ».

۱٤۷ - وأحس أوليفبير بالموت، فصاح صيحة الحرب، ودعا صديقه رولاند: « أيها السيد العظيم.. يا صديقى.. اقترب منى، فإننى أزيد أن أراك قبل الموت ».

۱٤۸ - ونظر رولاند إلى أوليفبير، فرأى الدم يسيل من صدره حتى الأرض.. يا الهي المن أوليفبير.. ماذا أستطيع أن أفعل من أجلك، إن أحدا لا يعادلك... آه يا بلادى.. أى رجل عظيم فقدت » ودارت الوديان والجبال في عينيه.

الموت، وفقد كثيرا من الدماء، حتى انه لم يعد يرى، ولم يتعرف على رولاند، وظن الموت، وفقد كثيرا من الدماء، حتى انه لم يعد يرى، ولم يتعرف على رولاند، وظن أنه أحد الأعداء، فرفع سيفه مرة أخرى، وأراد أن يهوى به عليه، لكن لم تعد لديه القوة، فسقط السيف من يده، وقال له رولاند بحنو وحب « أيها السيد الجميل.. يا رفيقى وأخى، أتريد أن تقتلنى؟ إننى رولاند الذى يحبك كثيرا.. وقال أوليفبير.. « الآن أسمعك.. لكننى لم أعد أراك، ولست أنت الذى كنت أريد أن أقتله، إنه واحد من الأعداء.. فليكن الله معكم » وأجاب رولاند « ليس بى سوء، وإننى أحبك.. هنا وأمام الله »، وعند هذه الكلمات تعانقا.

الأرض، ورفع يديه للسماء ، وصلى له، ولشارل ، ولفرنسا، وقبل كل شيء للرجال الأرض، ورفع يديه للسماء ، وصلى له، ولشارل ، ولفرنسا، وقبل كل شيء للرجال المقاتلين ولرولاند صديقه، وتوقف قلبه عن الخفقان، ومات، وبكى رولاند كما لم يبك رجل من قبل.

101 - ورأى رولاند أن صديقه قد مات، وأن فمه ملىء بالتراب، ورفعه بهدوء وقال « يا صديقى، لقد عشنا معا ليالى وأياما، ولم تسئ إلى يوما، ولم أسئ إليك، وبدونك سوف يكون من الصعب على أن أعيش (»

\_ 11 \_

## معركة جديدة

۱۵۲ – مات كل الفرنسيين، ولم يبق إلا اثنان بجانب رولأند، القسيس وجوتير، كان جوتير قد عاد وحده من الجبل حيث قتل رجاله، وعند هبوطه إلى الوادى، كان يقول: أيها السيد رولاند.. أين أنت؟ عندما كنت قريبا منى، لم أشعر أبدأ بالخوف.. أنا جوتير ابن أخ « درون » العجوز.. إنك كنت تحبنى، لأننى كنت شجاعا، انظر.. لقد تكسر رمحى، ولم تعد لدى درع، ولقد تلقيت عشر ضربات بالسيوف، ولسوف أموت، لكن العدو دفع الثمن غاليا » وعند هذه الكلمات سمعه رولاند وعرفه واندفع بحصانه ناحيته.

102 – ولم يكن أحد من الثلاثة يريد أن يهرب، لقد ألقى رولاند بعشرين رجلا إلى الأرض، وكان جوتبير والقس ما زالا يقاتلان، لكن كان في مواجهتهم أربعون ألفا من الأعداء، ولم يعد هناك قتال.. كانوا يلقون على الفرنسيين الحجارة والأسلحة، ومن الضربات الأولى مات جوتير وتريان واخترقت جسمهما، عشرة رماح.

100 – وكانت ما تزال لدى القس بقية من قوة، فوقف، وأخذ يبحث عن رولاند وعندما رآه قال له: « إن السيد الفرنسى، لابد أن يموت مقاتلا ». فاستل سيفه وعندما وصل شارل، وجد حوله من القتلى مالم يستطع أن يحصيه.

107 - واصل رولاند القتال، وتكسرت كل الرماح على درعه وخوذته وعدته، لكن الدم يسيل من فمه منذ أن نفخ في البوق، ورأى كل أصدهائه، موتى، والقس ميتا، فنفخ مرة أخرى في البوق... ووقف الإمبراطور.. واستمع.. وقال: أيها السادة.. يا لتعاسئتا.. إنني أسمع « رولاند » يجود بآخر أنفاسه، لا نريد أن نفقد لحظة، ولكن فلنرد أولا على صيحته » وانطلق ستون ألف فم، ينفخون في الأبواق، ورددت الجبال ومن بعدها الأودية هذه الصيحات، وسمعها رجال « مارجانيس » وقال بعضهم لبعض، إن شارل الكبير، سوف يكون هنا بعد لحظات ».

۱۵۷ - وقالوا أيضا: « اسمعوا صوت أبواق الفرنسيين.. إذا قدم شارل، فكم منا سيموتون لا وإذا عاش رولاند، فسوف تبدأ الحرب من جديد، وستسقط أسبانيا» وتقدم أربعمائة فارس من أشجعهم وأقواهم نحو رولاند ليجهزوا عليه.

10۸ – وعندما رآهم رولاند قادمين، شعر بقوة جديدة تصعد في دمائه.. وأبدا لن يفر.. وأطلق فرسه نحوهم، ونهض « توربان » من بين الموتي وتبعه، وعندئذ قال الأفارقة بعضهم لبعض.. أيها الأصدقاء.. فلنرحل.. ألم تسمعوا.. إن شارل الإمبراطور الكبير عائد.

۱۵۹ - رولاند یحب الشجمان.. وقد قال القس « تربان »: أنت على قدمیك وأنا على فرسى، وسأظل بجانبك، فإما أن نُقتل معا، أو نُقتل معا، وما زال سيفى فى يدى ». وقال « تربان »: « إن شارل عائد وسيثار لنا ».

17۰ – وقال الأعداء « لقد حل الشقاء علينا . أى يوم حزين ذاك القد فقدنا أشجع سادتنا، وشارلمان عائد مع جيشه الكبير، وصياح الفرنسيين، يصل الآن إلى آذاننا ، ونحن لا نستطيع أن نقتل رولاند، فلنلق عليه إذن بأسلحتنا ولنتركه على أرض المعركة » وعندئذ، طارت الرماح والسيوف والأحجار وتحطم درع رولاند، واخترق جسد حصانه أكثر من ثلاثين رمحا، وظل واقفا وحده على الأرض محتميا بعتاده الحصين.

\_ 14 \_

#### موت « تریان »:

17۱ - جرى الأعداء نحو أسبانيا، بأسرع ما يستطيعون، ولم يستطع رولاند متابعتهم، كان فرسه قد مات، وكان يستطيع فقط أن يساعد القس، فخلع عنه عدته وأخذه بين ذراعيه، وأنامه برفق على العشب، وقال له « معذرة يا سيدى ينبغى أن أذهب لأتعرف على موتانا، وأضعهم بالقرب منك » وقال القس: « اذهب وعد.. فميدان المعركة أصبح لك ولى.. شكرا لله ».

177 - ذهب رولاند إلى الوادى وإلى طول الجبل، فوجد حثت « إيفوار، إيفون، وإنجليبر » وأبعد قليلا، فرأى « جران » و « وجيرير » صديقه وبيرنجبير، وأتون، ثم جيرارد العجوز وروسبون، الواحد بعد الآخر، فأخذهم بين ذراعيه، وحملهم ووضعهم أمام القس الذى قال: « فليقبلهم الرب في سمائه، وليقبلني أيضا، فلن أرى ثانية إمبراطوري ».

17۳ - وذهب رولاند مرة أخرى، يبحث عن قتلام في أرض المعركة، فوجد أوليفيير رفيقه، وحمله مع كثير من الأسى، نحو القس، وأرقده بجوار الآخرين،

وقال: « أوليفيير.. يا صديقى الجميل.. لم يكن أحد أفضل منك ! من كان يعرف كيف يقاتل أفضل منك ! من كان يعرف كيف يقاتل أفضل منك؟ من كان يدلى بآراء أكثر حكمة منك؟ » وعندها سقط « رولاند » على الأرض.

۱٦٥ - ورأى القس رولاند يجثو على قدميه فاقد الوعى، وأراد أن يبحث له عن شرية ماء، وحاول التقدم بصعوبة، فلقد كان قد فقد كثيرا من الدماء.

17٦ - واستعاد رولاند وعيه، ونهض، ونظر في كل الأرجاء، فلم ير إلا الموتى، وعيون القس التي ظلت مفتوحة عدة لحظات أخرى.

\_ Y . \_

## رولاندوالسيف:

۱٦٨ – أحس « رولاند » أيضا بالموت قادما، كان الدم يسيل من فمه، وصلى لله، كرفاقه، ثم له، وأخذ بوقه في يد، وسيفه في اليد الأخرى، وصعد على صخرة ورقد.

179 - الجبال عالية، وقبة السماء فوقها ضيقة، ورولاند يفقد الوعى من جديد، وأحد الأعداء ينهض من بين الموتى، ويقول: « ها هو قد مات ابن أخى الإمبراطور الكبير » ويحاول أن يأخذ سيفه « ديرندال »

۱۷۰ – ويحس رولاند بأن أحدا يسحب سيفه، ويفتح عينيه ويقول: « لست واحدا من رجالى » وبيده الأخرى التي تمسك بالبوق، يستل عينيه ويقول بما بقي فيه من قوة « يا ابن الكلب كيف تسمح لنفسك أن تمسني؟ ».

۱۷۱ – ويريد رولاند أن يحطم « ديرندال » لئسلا يستطيع أحد أن يأخده، وينهض ويجد أمامه صخرة، فيضرب عليها عشر ضربات، لكن السيف دائما في يده، لم ينقص من رونقه شيء، ويقول « أو 1 « ديرندال » إنني أموت، وقد كسبت بك كثيرا من المعارك، وأخذت كثيرا من الأرض للإمبراطور شارل ذي اللحية البيضاء،

ولن يوجد في العالم سيف في بهائك، ويجب ألا تسقط في يد رجل، ممن يمكن أن يمسهم الخوف ».

1۷۲ – ورأى « رولاند » صخرة أخرى، بدا له أنها أكثر صلابة فراح يضرب، والسيف يصيح، لكن الصخرة انفلقت، وقال رولاند: « أو 1 » ديرندال، ما أجملك وأصفاك، وأروع تلألؤك في الشمس 1 بك أعطيت لشارل الإمبراطورية الجميلة، بريتانيا ونورماندى، وإيطاليا وبافاريا، ويورجونيا، والقسطنطينية ، وإنجلترا، أعطيت كثيرا من البلاد للإمبراطور ذي اللحية المزهرة، واننى لحزين أن أتركك يا سيفى الجميل.. لا.. ينبغى ألا تسقط بين أيد سيئة 1 »

۱۷۳ - وضرب رولاند الصخرة من جديد، فأوقعها ولم يتكسر السيف، وقال: « ديرندال لا ينبغي أن تقع بين أبد سيئة ».

1۷٤ - وأحس رولاند بالموت يأخذه، وبرأسه يهبط إلى قلبه، فرقد تحت شجرة، وجهه إلى الأرض، وتحته سيفه وبوقه، ورأسه يستدير نحو أسبانيا، كان يريد أن يعلم الجميع أنه مات منتصرا.

۱۷۱ – رقد رولاند تحت الشجرة، في مقدمة كل الفرنسيين، وأدار وجهه نحو أسبانيا ودارت برأسه صورة كل الأراضي التي أخذها لفرنسا الجميلة، وصورة أبطالها، وشارلمان سيده وصلى لله « يا أبانا .. يا من دعوت أليعازر من بين الموتى ستنقذني أيضا »

\_ 11 \_

#### عودةشارلمان:

۱۷۷ – ميات رولاند وصعدت روحه إلى الله، عندما عاد الإمبراطور إلى « رونسيفو » لم يجد موضع قدم، لا تغطيه جثة فرنسى أو عدو، وعندئذ صاح: أين أنت يا آبن أخى الجميل؟ أين القس؟ أين أوليفيير؟ أين جران وجريبير؟ أين أوتون وبرنجبير؟ أين كل الذين أحبهم كثيرا؟ أين من تركتهم هنا؟ ألا أحد يستطيع أن يجيبنى؟ يا إلهى.. ليتنى كنت معهم !.

وحول شارلمان، كان يبكى كل الفرسان.

1۷۸ – لقد بكوا جميعا، بكى كل فرسان فرنسا، بكوا أبناءهم وإخوانهم، وذويهم، وأصدقاءهم، وسادتهم.. وكان أول من تكلم « نم »: « انظروا إلى الإمام، إن العدو ليس بعيدا، فلتصعد خيولنا، ولتثار لموتانا، وقال شارل: « على رسلكم.. انتظروا لحظة لقد قتلوا أفضل من كان معى 1 » ودعا كوكبة من الفرسان، وقال لهم احرسوا أرض المعركة، ودعوا الموتى، كلا على ما هو عليه، حتى نعود ».

1۷۹ - وأعطى الإمبراطور الأمر بأن ينفخ فى الأبواق، ثم تقدم بشعره الأبيض أمام فرسانه، وأخذ الأعداء يهريون، وعندما حل المساء دعا شارل الله أن يؤخر غروب الشمس.

۱۸۰ - النهار يسقط ببطء شديد، والأعداء يمعنون في الهرب، ولكن نهرا كبيرا يعترضهم، نهر الأبر، وها هم يموتون عن آخرهم.

۱۸۱ - وعندما رأى شارل كل أعدائه يموتون، نزل من على فرسه، وصلى لله شكرا، ثم قال: لقد تأخر الوقت، وخيولنا مجهدة، وينبغى أن نقضى الليل هنا.

۱۸۲ – كان الليل صافيا، وقد نام كل الفرنسيين، حتى الخيول رقدت، وظل شارل وحده مستيقظا، كان قد وضع قريبا منه، سيفه.. « جويوز » وعدته، وكان يفكر في رولاند وأوليفيير، والنقباء الإثنى عشر، وكثير من الشجعان الفرنسيين، إنهم الأن في « رونسيفو » يرقدون هم أيضا في الصحراء على دروعهم، لكنهم موتى...

في الليل كان شارل وحده مستيقظا، وكان يبكي.

۱۸۵ – وعندما نام شارل، حلم بالمعركة، بالرياح والعواصف، وبأشجار تحترق ورماح تتكسر، ورأى فرسانه على وشك النصر، وسمعهم يصيحون « النجدة يا شارل» لكن شارل للمرة الأولى، يعجز عن أن يساعدهم »... ولم يستقيظ شارل.

۲۰۲ - واصل الحلم .. ثم نام حتى الصباح، واستيقظ ليركب حصانه وليستدير نحو « رونسيفو ».

#### على جثة رولاند:

حديد، كثرة الموتى، وعندما رأى من جديد، كثرة الموتى، انفجر باكيا، وقال للفرنسيين: « أيها السادة، اتبعونى، يجب أن أتقدم الجميع، أريد أن أعثر بنفسى على ابن أخى، أنا أعرف أين هو، لقد قال لى يوما وأنا أسمعه: إذا مت بعيدا عن فرنسا، فستجدوننى في مقدمة رجالى، ورأسى متجه ناحية الأعداء ».

۲۰۵ – ورأى الإمبراطور أن زهر العشب مخضل بالدماء، ورأى الصخر، وتعرف على ضربات « ديرندال » وأبعد من هذا في اتجاه أرض أسبانيا، ها هو « رولاند ».

۲۰۱ - وأخذ الإمبراطور شارل، رولاند بين ذراعيه، وقال له بهدوء: « فى ذمة الله لا لم تشهد الأرض قط فارسا مثلك، ولن أجد بعد اليوم سيدا مثلك، ولا صديقا مثلك » وكان مائة ألف فرنسى ينظرون ويبكون.

7٠٨ – وواصل شارل الحديث: « يا صديقى رولاند، سوف أسير إلى فرنسا، عندما أكون فى ليون ( العاصمة ) سوف يسألوننى: أين رولاند؟ وسوف أقول، إنك مت فى أسبانيا، ولن يمر يوم، دون أن أبكيك، وعندما أكون فى « أكس » سوف يسألنى الفرسان: هل من جديد؟ وسأقول لهم.. لقد مات، مات ابن أخى، ذلك الذى أعطانى كل هذه الأرض... وإذن من سيحفظ تحت طاعنتا السكسون، والمجر والبلغار والرومان، وأهل بالرن وأفريقيا وكاليفرن؟ من سيقود جيوشى، وقد مات من كان يتقدمها؟ أو لا بدونه لا أريد أيضا أن أعيش لايا صديقى رولاند.. ليكن الله بجانبك لا ويا فرسانى، يا من متم من أجلى، إننى أود أن أدفن معكم ».

٣٦٧ - مر الليل وطلع الصبح، وعاد شارل الكبير إلى فرنسا، وفي « بوردو » ترك بوق رولاند،.. وفي « لون » استقدم شارل كل أمراء الإمبراطوية، وأحضر

« جانلون » موثوق الرجلين والذراعين، ومربوطا إلى أربعة من الجياد، وأطلق عليه الكلاب، لينهش كل منها ما يجده من لحمه.

\_ 77 \_

#### « أود » الجميلة:

۲٦٨ - عاد شارل في النهاية إلى « أكس » وها هي الفتاة الجميلة « أود »
 أخت أوليفيير تأتي لتسأله: « أين رولاند.. الفارس الذي وعدت به؟ »

وبكى شارل، وشد لحيته البيضاء وقال: « أختى... لا تتحدثى عن الموتى... سوف أقدم لك ابنى « لويس » زوجا، فليس لدى أفضل منه.

وترد « أود »: « بعد رولاند . . هل تعتقد أننى أستطيع الحياة » وتسقط على قدمى شارلمان.

٣٦٩ - لقد ماتت « أود » الجميلة، لكن الإمبراطور، يعتقد أنها فقدت الوعى فقط، ويحملها بين ذراعيه، ويوقفها... واحسرتا.. لقد ماتت حقا.

ظل شارل يبكى طول الليل... وهى الصبح واراها التراب.. : « أو لا يا الهى أى عنت في أن أواصل الحياة لا ».

هكذا انتهت القصة الجميلة التي كتبها لكم بيير دي بومونت .



# المبحث الخامس قضية التأثير العربي على شعراء التروبادور

هنالك افتراض علمى شائع ، وقوى الأدلة لدى علماء الأدب المقارن ، يقول بوجود تأثير رئيسى وافد من الشعر العربى، على حركة شعراء التروبادور ، التى ظهرت في أوروبا خلال القرنين الثاني عشر والثالث عشر .

ومنذ طرح العلامة ج ، م ، بارببير هذا الفرض في نهاية القرن السادس عشر ، ودعمته وقوته دراسات الباحث الأسباني ج ، أندري في نهاية القرن الثامن عشر ، وأدلة صحته تزداد يوما بعد يوم ،

ويهتم العلماء الأوروبيون على نحو خاص بهذه المقولة لأنها تمثل لديهم نقطة ذات أهمية خاصة في تاريخ نشأة الفكر والأدب الأوروبي الحديث ، ذلك أن حركة شعراء التروبادور لا تقتصر أهميتها على كونها حركة شعرية شديدة الشيوع خلال القرنين الثاني عشر والثالث عشر في أسبانيا وفرنسا وإيطاليا وإنجلترا وألمانيا ، وإنما هي كذلك مظهر من أهم مظاهر اتساع دائرة الذين ينتمون إلى مجال التفكير في العصور الوسطى، حيث كان قلة من القساوسة قبل حركة التروبادور ، هم الذين يحملون وحدهم أقلاما تبث للناس فكرة من هنا أو من هناك .

فى ذلك العصر ، عصر ما قبل فلاسفة النهضة ومفكريها وكتابها ، كان شعراء التروبادور يحملون للقارئ والمستمع الأوروبى فكرة جديدة سامية عن الحب والمرأة . لكن ما يزيد من قيمة وأهمية هذه الحركة لدى المفكرين الأوروبين أنها كتبت ودونت باللغات الأوروبية الدارجة ، ومعلوم أنه حتى هذه الفترة كانت اللاتينية هى اللغة التى يكتب بها ، بحسبانها لغة شبه دينية . وما دام تداول اللاتينية محدودا في الأوساط الكنسية والأوساط القريبة منها، فقد كان انتشار القراءة بدوره محدودا ، ولكن منذ استطاع الأوروبيون تحطيم هذا الحاجز ، والكتابة باللغات المحلية التى سادت حتى اليوم ، الفرنيسة والانجليزية والألمانية والايطالية ... الخ، منذ ذلك الحين اتسعت قاعدة من يقرأون ومن يكتبون، وبالتالي زاد جمهور

المثقفين والمفكرين ، وعدت هذه الظاهرة واحدة من أهم الظواهر التي حملت النهضة إلى أوروبا . وفي هذا المجال تأتى أهمية شعر التروبادور باعتباره أول إنتاج أدبى يدون باللغات الحديثة الأوروبية .

وكلمة « التروبادور» التى تعمل عنوان العركة ، قادمة ، في رأى بعض الدارسين ، من الكلمة العربية « طرب» التي كان يشيع استعمالها بمعنى الغناء في الأندلس ، ثم أضيف للكلمة اللازمة اللاتينية التي تشكل اسم الفاعل ، فأصبحت الكلمة تعنى « المغنى» شعرا ، وقد يؤيد ذلك التفسير أن جزءا من نتاج هذه الحركة كان يغنى على يد الشعراء الجوالين الذين يطلق عليهم « التروفير» أو « الجونجلير» وهؤلاء كانوا يقومون بدور المسلى والنديم في قصور الأغنياء ، وبدور المغنى الجوال في شوارع المدن ، بثا للمتعة وبحثا عن العطاء . وهناك لون آخر من هؤلاء الشعراء، هم الذين يحملون كلمة « التروبادور » بالمعنى الدقيق للمصطلح . وهم لم يكونوا مغنين ، بل على العكس ، كان منهم أمراء . أشهرهم جيوم التاسع أمير مدينة «بواتييه» الواقعة في جنوب فرنسا .

غبر أن هؤلاء جميعا يتفقون في طبيعة شعورهم ، وذلك أنهم جميعا بغنون لونا من الحب واحدا ،وهو الذي ينشد إرضاء المرأة على نحو خاص ، وهو ملىء بإجلالها وتقديرها، ويخضع الفارس القوى أمام محبوبته خضوعا لا ينتقص من فروسيته بقدر ما يكملها ، وهم جميعا ينشدون لونا من المتعة ينبعث من الحرمان أكثر مما ينبعث من الاتصال ، ويظل المحبوب ، رغم الحرمان ، وفيا . و هذا اللون من الحب و المتعة ، لم يكن معروفا من قبل في تقاليد الفكر اللاتيني ، وإنما كان شائعا في تقاليد الفكر اللاتيني ، وإنما كان شائعا في تقاليد الفكر العربي .

كانت فكرة « الحب العذرى» قد نضجت على نحو قوى بعد انتشار الإسلام وظهرت فى جزيرة العرب نماذج لشعراء ، وقعوا فى هوى محبوباتهم ، وفاض لسانهم بالحب شعرا ، فأصبحت المحبوبة - على عادة العرب الأقدمين - محرمة عليهم ، فما كان يسمح بزواج المرأة ممن قال فيها شعرا ، لكن هؤلاء الشعراء ظلوا

رغم الحرمان أوفياء، وبقوا على ولائهم دون أمل حتى ماتوا ، وكان من أقوى هذه النماذج وأشهرها ، قيس بن الملوح « مجنون ليلى » ، وجميل بثينة ، وكثير عزة ، وغيرهم ممن ازدهر بهم تاريخ الأدب الأموى على نحو خاص .

وامتزجت هذه الفكرة بروح الحضارة الإسلامية التي كانت تنمو فروعها في كل اتجاه ، وتمثلت آنا في فكرة المتصوفة وعشاق الحضرة الإلهية ، وحمل الشهر العربي القديم نماذج من حب الله والفناء فيه ، وكانت « رابعة » واحدة من أشهر الشادين به ، ولم يكن هذا النمط بعيد الصلة عن بذور فكرة الحب العذري الأولى ، وليس عجيبا في هذا المجال أن نجد اسم ليلي ، البطلة الأولى في قضية الحب العذري ، يستعمل رمزا للذات الإلهية في أشعار عشاق المتصوفة .

وأسهمت الفلسفة الإسلامية بمعناها العام في تأصيل الفكرة وتعميقها وجاء ابن أبى داود الظاهري ، الفقيه الكبير ، وعلم مذهب الظاهرية البارز ، جاء هذا الفقيه في القرن التاسع الميلادي ، قبل نحو ثلاثة قرون من ظهور حركة التروبادور ، ليكتب أول كتاب عن فن الحب تحت عنوان « الزهرة» .

عبر هذا التفكير البحر مع العرب إلى شبه جزيرة إيبريا ، حين أقاموا دولتهم التي قدر لها أن تترك تأثيرا واضحا على التفكير الأوروبي عامة ، وعلى تفكير الشعوب اللاتينية خاصة ، ذلك التأثير الذي يقول عنه - في مجال الفن - هنري مارو : « إن التأثير العربي على حضارة الشعوب الرومانية ، لم يقف عند حد الفنون الجسميلة فيقط التي كنان التأثر فيها واضحا ، وإنما أمتد كذلك إلى الموسيقي والشعر » .

وكان ابن حزم الأندلسى، قد كتب فى القرن الحادى عشر كتابا فى فلسفة الحب، مشابها لكتاب ابن أبى داود الظاهرى، عنوانه « طوق الحمامة»، وجسد هذا الكتاب، الذى لم يكن ظاهرة فردية، فكرة الحب والفروسية، التى كانت شائعة لدى المسلمين فى أسبانيا منذ عبد الرحمن الثانى (٩١٢ – ٩٦١) وربما منذ عهد الفتح الإسلامى للبلاد.

هذا اللون من التفكير ، وذلك اللون من الشعر الذي كان يعكسه ، لم يكونا بعيدين عن متناول مجتمع المسيحيين في أسبانيا ، وجنوب فرنسا على نحو خاص ، فلقد كان امتزاج الجالية الإسلامية بالجالية المسيحية أقوى بكثيرمما يتصوره المرء للوهلة الأولى ، كانت العربية لغة البلاد ولغة الأوساط الراقية ، في كثير من إمارات المسيحيين الأسبان ، وكان الشعراء مسيحيين ومسلمين يلتقون في بلاط الأمير ، ولقد كان بلاط الملك سانكو مثلا يضم ثلاثة عشر شاعرا عربيا، واثني عشر شاعرا مسيحيا ، وشاعرا يهوديا ، ولقد عثر على مخطوطة ترجع إلى عصر ألفونس العاشر ملك قسطلة ، وتوجد بها لوحة تمثل التقاء شاعرين جوالين يغنيان معا على العود ، أحدهما عربي والآخر أوروبي ، بل إن كثيرا من شعراء أوروبا في ذلك الوقت كانوا يجيدون نظم الشعر العربي .

لقد كان وجود الوسط الثقافى العربى - اللاتينى المختلط فى هذه الفترة حقيقة تاريخية ، لذا كان عبور الفكرة من جانب إلى جانب عن طريق هذا الوسط شديد الاحتمال ، وخاصة إذا تشابهت الظواهر الفنية الناتجة فى الجانبين .

إلى جانب هذا المناخ الثقافى العام ، أتاحت الظروف للأمير الشاعر جيوم التاسع ، كونت بواتييه وفى الجنوب الفرنسى حيث استقر العرب نحو قرنين ، أتاحت الظروف لهذا الأمير أن يتصل اتصالا وثيقا بالشعر العربى سواء فى الشرق أو الغرب . فقد رحل هذا الأمير إلى أسبانيا والأناضول ، واشترك في الحروب الصليبية وأقام فترة فى الشام ، وعلى أثر عودته ، أخذ ينشر لونا من الشعر غريبا على المذاق الأوروبى العام فى ذلك العصر ، ولكنه غير غريب على قارئ الشعر العربى ، ومن حسن الحظ أن سلم لنا من أثار جيوم التاسع تسع قصائد ، تعد البداية الحقيقية لشعر التروبادور .

ولا شك أن كون الشاعر أميرا ، دفع الآخرين إلى تقليده ، وشجع من كان مترددا، وأسهمت العوامل التاريخية المحلية ، في شيوع هذا اللون في جنوب فرنسا في هذه الفترة، وحين قدر للأميرة، الفرنسية « اليونور» أن تتزوج أحد أمراء إنجلترا

حملت معها شعراء بلاطها من منشدى التروبادور ، فنشروا بدورهم الفكرة فى إنجلترا . ثم انتشرت الفكرة فى ألمانيا وإيطاليا وكانت من قبل قد استقرت فى أسبانيا .

إن الملامح التي لا يخطئها الباحث ، والتي تشترك فيها قصيدة التروبادور مع الشكل الموسيقي للموشحة الأندلسية ، ولقصيدة الزجل التي كانت شائعة في ذلك العصر في أسبانيا الإسلامية ، وكان يدخل في بنائها الأساسي امتزاج اللغتين العربية والأسبانية المحلية التي كانت تسمى بالرومانية ، هذا التشابه في المحلام يضيف بدوره بعدا جديدا ، ويعطى دليلا يدعم أدلة التشابه الأخرى في مضمون مفهوم الحب بين قصيدة التروبادور وقصيدة الحب العذرى في الأدب العربي في المشرق والمغرب ، فإذا ساند تلك المعطيات جميعا حقائق الالتقاء التاريخي والفكرى والثقافي التي المحنا إليها ، أصبحت فرضية الأصل العربي لحركة شعراء التروبادور قوية ومدعمة .



المبحث السادس ألف ليلة وليلة - دراسة مقارنة

#### ١- رحلة الكتاب إلى أوروبا:

أيًا كان المقياس الذي يمكن أن يتخذه القارئ أو الدارس معيارا لعظمة عمل أدبى ما ، فإن « ألف ليلة وليلة » سيظل في الصدارة بين تلك الأعمال العالمية الكبيرة ، ويتسع المجال الذي يضم قارئيه ليشمل الفيلسوف المتعمق ، والمؤرخ المدقق ، وعالم الاجتماع ، و الباحث في تطور اللغة ، أو في انتقال الأساطير ، أو في اختلاظ تعاليم الديانات بعادات الشعوب ، إلى جانب جمهور عريض لا يحد من طلاب التسلية والمتعة ، وعشاق الرحلة في عالم الجن والخيال ، والانتقال الحيسور في المكان والزمان على أجنحة رخ « السندباد» أو أشعة مصباح « علاء الدين» أو الانغماس في صفوف الذين يتبعون « على بابا » لاقتحام الكنز الدفين .

وكما عبر ناقد فرنسى، فإنه سوف يظل كتاب ألف ليلة وليلة « من خلال سحره ، الكتاب الوحيد فى الأدب العالمى – دون شك – الذى نرغب عندما ننتهى من قراءة صفحته الأخيرة أن نبدأ فيه من جديد ، والذى يتميز بأنه أفضل نص يبلغ رسالة ، دون أن يبدو عليه على الإطلاق أنه يريد ذلك (١) » .

لكن حظ الكتاب ذاته يشابه إلى حد كبير حظ كثير من أبطال حكاياته الذين حكم عليهم بأن يظلوا غرباء مغمورين في مواطنهم، فإذا ركبوا البحر تفتحت أمامهم سبل الشهرة والرزق والثراء ، وأصبحت تتخطفهم العيون ويتنافس عليهم الملوك والأمراء ، هكذا أصبح « أبو صير» حلاق الإسكندرية الفقير و « أبو قير» صباغها المتعطل، صديقين مقربين لملك الروم ، وهكذا أصبح « أبو محمد الكسلان» صبى البصرة الذي لا تعرفه غير حوائط بيته ولا يسمع إلا شتائم أمه ، أغنى التجار في بلاد الهند والسند ، وهكذا أصبح أيضا هذا الكتاب المغمور « ألف ليلة وليلة »

<sup>(1)</sup> Andre Miquel. Sept. contes des mille et une nuits, Paris 1980.

الذى لم يكن يقبل عليه إلا العامة في موطنه ، وينصرف عنه المعلمون لسهولته ، ويؤثرون على قصصه قصص « مقامات الحريرى » لأنها مليئة بالكلمات الصعبة التي لا تفهم ، والتي تحتاج إلى الشروح والحواشي والتقارير وتصلح منهجا لتأديب الصبيان ، واستغراق فترة طويلة من شبابهم ، أو كتاب « كليلة ودمنة » لأن قصصه الغفل أتيح لها قلم من كبار أقلام العربية في يد ابن المقفع ، أصبح هذا الكتاب المغمور عندما انتقل إلى أوربا على يد « أنطوان جالون» في أوائل القرن الثامن عشر، كتابا « تتخطفه القلوب والعيون » يبقى على مدى ثلاثة قرون حتى الآن واحدا من أشهر ما في المكتبة الأوربية وأكثرها تناولا بالقراءة والدراسة والتحليل والتقليد والتأثير في مجالات كثيرة تتجاوز الأدب خاصة إلى الفن عامة، ثم إلى مجالات الحياة المختلفة . فكيف كانت هذه الرحلة ، وما هي الخطوط العامة لهذا التأثير ؟

إن هناك حقيقة تاريخية تقول: إن « ألف ليلة وليلة » طبعت باللغة الفرنسية قبل أن تطبع باللغة العربية بمائة وعشرة أعوام ، ذلك أن ترجمة أنطوان جالون قد ظهرت بدايتها في سنة ١٧٠٤ بباريس على حين أن طبعة « كلكتا » وهي طبعة عربية كانت في عام ١٨١٤ وتلتها أول طبعة للكتاب داخل الموطن العربي نفسه في «بولاق» بالقاهرة سنة ١٨٣٥ أي بضارق مائة وإحدى وثلاثين سنة عن صدور الكتاب في فرنسا ، و هو فارق زمني ليس هين القيمة ولا قليل الأثر ، فلم يكن ذلك القرن كغيره في تاريخ أوربا ، بل كان القرن الثامن عشر « عصر التنوير» عصر « فولتير» كغيره في تاريخ أوربا ، بل كان القرن الثامن عشر « عصر التنوير» عصر « فولتير» 17٩٤ – ١٧٧٨ ، و« جان جاك روسو» ١٧١٢ – ١٧٧٨ و « ديدور» ١٧١٣ – ١٧٨٤ ، وفي الوقت ذاته كانت « ألف ليلة وليلة » في موطنها الأصلى ، روايات مشافهة متناثرة ، أو مخطوطات مودعة في خزائن الكتب العامة أو الخاصة أو في دكاكين الوراقين .

و« أنطوان جالون» ١٦٤٦ - ١٧١٥ أول من نقل « ألف ليلة وليلة » إلى أوربا. كان سفيرا لفرنسا في القسطنطينية ، و « قارئ الملك» للآداب الشرقية، ولم

تعرف أوربا من قبله هذه « الليالى » إلا فيما يظن من نقل بعض التجار الإيطاليين العائدين من الشرق فى القرون الوسطى لبعض حكايات هذا العمل ، وهو ظن مبعثه ظهور التكنيك الفنى القائم على فكرة وجود « قصة إطار» واسعة ، تتخللها وتتداخل فيها قصص جزئية متلاحقة – وهو تكنيك الف ليلة وليلة – فى بعض الأعمال الإيطالية .

وجاء « جالون» فدرس الآداب الشرقية في باريس على يد « هربرلوت» ، صاحب أول دائرة معارف عن الشرق في أوروبا، تلك الدائرة التي ظلت بالنسبة لكبار الأدباء الأوربيين منذ فولتير حتى جوته وبايرون ونرفال : مرجعا أساسيا عن الشرق وحضاراته ودياناته ، والتي كان « جالون» نفسه هو الذي تولى إخراجها بعد موت أستاذه فرفعت اسميهما معا . عمل جالون سفيرا لفرنسا في تركيا في عهد لويس الرابع عشر ، و هناك أجاد التركية والفارسية والعربية، ورحل إلى جزر البحر المتوسط وسوريا وفلسطين، وأقام بها نحو عامين ، وفي إحدى زياراته لمدينة حلب حمل معه مخطوطة لألف ليلة وليلة يرجع تاريخها إلى القرن الرابع عشر الميلادي، وتتكون من ثلاثة أجزا ء وتعد من أفضل مخطوطات « ألف ليلة وليلة»، وما زالت محفوظة حتى الآن في باريس في المكتبة الوطنية تحت رقم: ٣٦٤٥ .

وبدأت ترجمة « أنطوان جالون» لهذه المخطوطة تظهر ابتداء من سنة ١٧٠٨. وخلال ١٧٠٩ التقى جالون براهب مسيحى من حلب يسمى « حنا» كانت لديه مخطوطة تحتوى على أجزاء أخرى من الليالى أهمها قصة « علاء الدين والمصباح السحرى.» ، لكن الأكثر أهمية أن هذا الراهب كانت لديه حكايات شفوية دونها جالون عنه ، وأصدرها في أجزائه اللاحقة ، فأسهمت الطبعة الفرنسية بذلك في تدوين ما لم يكن من قبل مدونا من هذا العمل الكبير ، ووصلت بذلك كله طبعة جالون إلى ١٢ مجلدا .

#### كيف استقبلت فرنسا ومن بعدها أوريا « ألف ليلة وليلة » ؟

لقد كان الا ستيماب والتمثل والتأثر أبعد كثيرا مما يظن للوهلة الأولى، ويمكن أن نشير هنا إلى مرحلتين متميزتين : مرحلة القرن الثامن عشر ، التى يمكن أن نطلق عليها مرحلة السريان والتأثر ، ثم مرحلة القرن التاسع عشر والقرن العشرين: مرحلة الدراسة والتحليل .

كان الناس ينتظرون مجلدات « ألف ليلة » بنفاد صبر ، الواحد بعد الآخر ، ويحدثنا جالون في مذكراته عن نموذج بين نماذج ، لقد التهم الأب « نيبوس» المجلد التاسع عند صدوره على ضوء شمعة في عربة يجرها حصان من فرساى إلى باريس « و هي مسافة لا تتعدى خمسة عشر كيلو مترا » .

وشاعت موجة لمحاكاة « ألف ليلة» تأليفا أو ترجمة ، ففى ١٧١٢ ترجم « بنى دى لاكروا» كتاب « ألف يوم ويوم» عن الفارسية، وبعدها أيضا كتب سنة ١٧١٤ «مغامرات عبد الله بن حنيف » ، وترجم « نيبون» فى نفس الفترة عن اللغة التترية ما أسماه « ألف ربع ساعة وربع» ، وشاعت موجة ترجمة القصص الشرقى المغولى والتترى والفارسي بحثا عن كنز دفين كالذي عثر عليه « أنطوان جالون» وشاعت موجة محاكاتها من فولتير وديدور حتى الأدباء الناشئين .

على مستوى آخر من التأثير الذى أحدثته «ألف ليلة وليلة » في الفكر الفرنسي ، بدأ الاهتمام بدراسة التاريخ والحضارة العربية والإسلامية وكتب لامار ١٧٠٨ : « كنا نظن من قبل أن المجد التاريخي محصور في الإغريق والرومان، لكن بعد أن قرأناعن الشرق نستطيع أن نقول أن الرقي والعلم يوجدان في كل مكان (١)» .

وامتد تأثير « ألف ليلة وليلة » إلى جوهر فكرة وفلسفة المجتمع الأوربى فى ذلك القرن ، يقول البروفسير جون لمبير : « إن شخصية شهر زاد أثرت تأثيرا حاسما فى تاريخ المرأة الأوربية ، وجعلت من القرن الثامن عشر أعظم القرون فى حياتها ، وكان لجمالها وثقتها فى نفسها ، وتصديها وحدها لشهر يار الذى عجز كل

<sup>(1)</sup> La marre: Histoire des deux conquetes, Paris 1708. P. 3.

الرجال عن أن يوقفوه واستخدامها لسلاح الأنوثة والمعرفة معا ، كان لهذا كله أثر كبير في تكوين شخصية المرأة الأوربية، ويضيف جون لمبير: « إن فكرة الحب في أوربا لم تعد بعد ظهور « ألف ليلة وليلة» كما كانت قبلها ، فلقد كان « ديكارت» منذ القرن السابع عشر ، قد حول بفلسفته شعور الحب ، إلى شعور عقلي محسوب النتائج، وكان « كورني » قد أخضعه لفكرة التقاليد الكلاسيكية ، وأصبح عند «راسين» لونا من الضعف ، لكن « ألف ليلة وليلة» جعلت الحب مصدر المتعة الحقيقي ، حيث يبدو القانون الطبيعي سيدا يعلو على كل الحواجز والنصائح التي تحول بين الكائن البشري وبين تحقيق ذاته (۱) » .

كانت ترجمة « جالون» هى التى فتحت الباب لمعرفة « ألف ليلة وليلة » فى فرنسا ، ولابد من الإشارة هنا إلى أن هذه الترجمة لم تكن ترجمة حرفية للمخطوطة التى عثر عليها «جالون» فى حلب ، بقدر ما كانت « فرنسة» لحكايات هذه المخطوطة، ولغيرها مما أضافها إليها فيما بعد، و هو تصرف لا يعنى الخروج على الأصل بقدر ما يعنى النجاح فى العثور على لون الأسلوب الذى يصل قارئه بالنبع السحرى لهذه الحكايات ، وتوالت الترجمات بعد ذلك لتشمل معظم اللغات الأوربية . وتتبع تاريخ هذه الترجمات وتتوعها يمكن أن يشكل بحثا مستقلا فى ذاته .

إلى الفرنسية ترجمة Galland وترجمة ١٨٩٩ Mardus وترجمة ١٨٩١ وترجمة ١٨٤١ Lane وترجمة ١٩٩٨ الماد الإنجليزية ترجمة ١٩٩٨ الماد الما

إلى الألمانية ترجمة Henning و ١٨٩٨ و ١٩٢٨ .

إلى الأسبانية ترجمة Cansinos . ١٩٦٠ Cansinos

إلى الروسية ترجمة ١٩٣٦ Salier .

<sup>(1)</sup> Les milles et une nuits, traduction d'Arabe Galland. Introdution.

<sup>(2)</sup> voir: P, X. Encyclopedie de l'Islame N. E. V. I.

ولا تكاد لغة من لغات العالم تخلو من ترجمة أو أكثر لألف ليلة وليلة .

قلنا إنه بدءا من القرن التاسع عشر دخل الاهتمام بألف ليلة وليلة مرحلة جديدة واكبت المرحلة السابقة ، و تلك المرحلة هي مرحلة الدراسة والتحليل ، وفي هذا المجال فإن كثيرا من العلماء حاولوا أن يضيفوا ما استطاعوا من «الليالي» وطرحوا كثيرا من الأسئلة وقدموا كثيرا من التصورات لحلول المشاكل .

وكان أول من افتتح هذه المرحلة «سلفستر دى ساسى» بالبحث الذى قدمه فى « جريدة العلماء » سنة ١٨١٧ حول أصول « ألف ليلة وليلة » وقد استبعد «ساسى» فى هذا البحث فكرة أن يكون المؤلف فردا واحدا ، ورجح أن تكون قد كتبت في فترة قريبة من فترة اختلاط الثقافات الفارسية والهندية والعربية ، وبذلك خالف « المسعودى » فى الإشارة التى كتبهافى « مروج الذهب » والتى أشار فيها إلى أن ألف ليلة وليلة ترجمة لقصص فارسية تسمى « هزار أفسانة » ومعناها « ألف خرافة» وهو الذى أشار إليه كذلك ابن النديم في « الفهرست» ذاكرا الكتاب الفارسى ، ومشيرا إلى أن « الجهشيارى » صاحب كتاب الوزراء كان يريد وضع كتاب فيه ألف حكاية من حكايات العرب والفرس والهند، وقدوضع منها أربعمائة وثمانين حكاية ومات . وقد ظلت آراء المسعودى وابن النديم موضع الاقتباس والمناقشة والتأييد والمعارضة فى كل الكتابات التى دارت حول أصول « الليالى » . وفى هذا المجال فإن « وليام لانس» هو الوحيد الذى حاول أن يثبت أن مؤلف « ألف ليلة» فرد واجد وأنها كتبت ما بين عامى ١٤٧٥ و ١٥٧٥ .

مع الدراسة التي قدمها « أوجست مولر» بدأت فكرة المصادر تأخذ (۱) نظرة أوسع ، وهي إمكانية « تعدد المصادر» وقد ميز « مولر» في مقاله بين نوعين من القصص ، أطلق على أحدهما القصص البغدادي ، وعلى الثاني القصص القاهري أو المصرى ، ووافقه على هذا الرأى « نولدكه»، وظلت فكرة تعدد المصادر تتسع لتضم مصادر هندية وفارسية وإشارات هيلينية وقصصا عراقية ومصرية ، وفي

<sup>(1)</sup> Ibid.

هذا الصدد انتهى « نابيا » في البحث الذي كتبه في مجلة الشرق الأدنى سنة ١٩٤٩ إلى إمكانية تمييز عدة مراحل في الشكل الذي انتهت إليه « ألف ليلة وليلة » وهو يرى أن الكتاب قد مر بالمراحل التالية :.

۱ – ترجمة لكتاب « هزار أفسانة » تمت في القرن الثامن الميلادي، وربما كانت ترجمة كاملة ودقيقة ، ومن الممكن أن يكون اسمها في هذه الفترة « ألف خرافة » .

۲- تعریب ومحاکاة إسلامیة - علی مستوی کلی أو جزئی ، لهزار أفسانة فی
 القرن الثامن أیضا .

٣- كتابة « ألف ليلة » في القرن التاسع محتوية على أهم العناصر في المرحلتين السابقتين عربية أو فارسية .

٤- كتاب « ألف سمر » الذي كتبه ابن عبدوس الجهشياري في القرن العاشر،
 ويحتمل أن يكون قد أضاف عصره إلى الليالي السابقة .

٥- كتاب قصص أخرى ألف فى القرن الثانى عشر ، واحتوى على قصص مصرية محلية، وعلى قصص آسيوية، وربما جاء فى هذه المرحلة كلمة « ألف ليلة وليلة » فحتى هذه الفترة كان العنوان «ألف ليلة» أو « ألف خرافة» فقط .

٦- المرحلة الأخيرة التى أضيفت فيها بعض القصص المتعلقة بالحروب الصليبية أو بغزوات المغول فى القرن الثالث عشنر ، وبدخول الأتراك إلى سوريا ومصر فى القرن السادس عشر .

## ثماذا أنتهت الليائي، بحمل عنوان « ألف ليلة وليلة » :

لقد أشار « نابيا» إلى الفترة التي اكتسبت فيها هذا الرقم ولم يعلله ، والثابت أولا أن هذا العدد لا علاقة له بعدد الحكايات التي رويت ولا بعدد الليالي التي اشتمل عليها الكتاب ، ويقدم « ليتمان» تفسيرا تاريخيا للقضية حين يشير إلى أن رقم مائة في العربية يدل على الكثرة، على حين تدل « الألف» على مالا يحصى، وأن

الليالى حملت هذا الرقم فترة طويلة ، لكن رقم « ألف وواحد » جاء من التركية حيث تدل كلمة « بن بر » فى اللغة التركية ومعناها « ألف وواحد» على ما لا يحصى ، ويشيع استخدامها فى التركية المعاصرة مثل ميدان « بن برعمود» أي « ألف عمود وعمود » فى أستانبول ، أو منطقة ألف كنيسة وكنيسة فى الأناضول ، وكذلك « بن طرز» أى ألف طراز وطراز فى الدلالة على كشرة الأشكال ، و« بن بر» شكل » فى الدلالة على نفس المعنى ، وهو تركيب شائع فى التركية مما يؤكد قوة الفرض الذى يربط عنوان «ألف ليلة وليلة » بالعصر التركى .

لقد ظل الاهتمام بهذا العمل الرائد العالمى يتجدد بتجدد مدارس البحث فى فروع المعرفة الإنسانية المتعددة التى عمكن أن تثيرها « ألف ليلة وليلة »، ووجد كل باحث جانبا منها يعمقه ، فالدراسات المقارنة امتدت بالقصص الشعبى في الكتاب لتبحث عن نظائره في الآداب القديمة ، وفي الحضارات التى ورثها الإسلام، والدراسات التباريخية توقفت كثيرا لتقرأ ما وراء السطور ولتكتب مالم يكتبة المؤرخون انطلاقا من إشارات وردت فى « فى الليالى » عن الحياة فى القاهرة أو بغداد ، ودراسات النقد الأدبى درست هذا الشكل المتميز « للحكاية » ورصدت جانب عبقرية وبساطة البناء الفنى . ودراسات التراث العربى وقفت أمام ظاهرة الشعر الذى بلغت قصائده ومقطوعاته فى الكتاب ألفا وأربعمائة وعشرين قصيدة ، أمكن الرجوع ببعضها إلى شعراء معروفين، وظل كثير منها مجهول النسبة ، والدراسات النفسية والاجتماعية واللغوية وجدت لها كذلك مجالات غنية في هذا العمل الكبير ، وما تزال جوانب كثيرة من هذا العمل بحاجة إلى الوقوف أمامها الدرس والتحليل .



# قصة الإطار دراسة مقارنة

أتيح لناعند الحديث عن كليلة ودمنة أن نشير إشارة عابرة إلى المفهوم الفنى لقصة الإطار والمدى الذى تحقق منه هناك. ورأينا كيف انعدم الربط القصصى وحل محله الربط الفلسفى والحكمى على مستوى الإطار العام، ثم كيف يتحقق لون من الربط القصصى على مستوى كل باب على حدة.

ولكن قصمة الإطار في ألف ليلة وليلة تأخذ اتجاها أشمل، فهي تفتتح الصفحة الأولى من الليالي وتختتم الصفحة الأخيرة منها، فالملك شهريار يقرر انتقاما منه لخيانة زوجة له أن يتزوج كل يوم فتاة جديدة ويقتلها قبل أن تطلع الشمس لئلا تتمكن من خيانته ، وتتقدم ابنة الوزير شهر زاد، فتطلب من أبيها أن يرشحها للزواج من الملك، وتصطحب معها في ليلة الزواج أختها « دنيا زاد » وتوعز إليها أن تطلب منها حين تبدأ سهرتها الأخيرة مع الملك أن تقص عليها في ليلة الوداع حكاية مما كانت تمتعها به من قبل ، وتستأذن شهر زاد الملك الذي يسمح لها ويشارك في سماع الحكاية ، ويطلع الصباح وشهر زاد عند نقطة مشوقة من حكايتها فتضطر إلى التوقف لكي ينفذ فيها الملك تحكمه ، لكن الملك يمهلها إلى الليلة التالية حتى تكمل حكايتها، ولا تكاد الحكاية تنتهي حتى تتضرع وتدخل سامعيها في حكاية أخرى، ويظل شهريار ودنيا زاد، المتسمعان الدائمان لشهر زاد، يطلبان منها المزيد، ويتأجل قرار موتها ليلة بعد ليلة وتزداد صلتها بالملك وحبه لها وتنجب له الأطفال والحكايات مستمرة خلال ذلك كله حتى تصل شهر زاد إلى ليلتها الأولى بعد الألف ، وعلى حد تعبير الراوى في ألف ليلة : « فلما فرغت من هذه الحكاية قامت على قدميها وقبلت الأرض بين يدى الملك وقالت له: يا ملك الزمان وضريد العصدر والأوان إنى جماريتك ولى ألف ليلة وليلة وأنا أحدثك بحديث السابقين ومواعظ المتقدمين فهل لى فى جنابك من طمع حتى أتمنى عليك أمنية. فقال لها الملك: تمنى تعطى يا شهر زاد، فقالت: هاتوا أولادى وهم ثلاثة ذكور واحد يمشى وواحد يحبو وواحد يرضع، فلما جاءوا بهم أخذتهم قدام الملك وقالت: يا ملك الزمان إن هؤلاء أولادك وقد تمنيت عليك أن تعتقنى من القتل إكراما لهؤلاء الأطفال ...

فعند ذلك بكى الملك وقال: يا شهر زاد . والله أنى قد عفوت عنك من قبل مجىء هؤلاء الأولاد . ثم نادى على وزيره وقال له: سترك الله حيث زوجتنى ابنتك الكريمة التى كانت سببا لتوبتى عن قتل بنات الناس ».

على هذا النحو تمتد قصة الإطار في ألف ليلة وليلة لتشمل العمل كله ولتكون في الوقت ذاته سببا للحكايات ونتيجة لها ، ولكي تضفي عليها طابع الوحدة وهو طابع يزاد تأكدا من خلال ملمح فني آخر يتمثل في وحدة الراوى ووحدة السامع على طول امتداد هذا العمل الكبير، فشهر زاد هي دائما الراوية ، وشهريار ودنيا زاد هما دائما المستمعان .

وهذه الخصائص الفنية لقصة الإطار في ألف ليلة وليلة تكاد تجعلها متميزة بالقياس لما عرف في الآداب العالمية من أعمال أدبية أخرى تعتمد بدورها على قصة الإطار ، وأشهر ما يمكن أن تقارن به ألف ليلة وليلة من هذه الزاوية عملان كتبا في القرن الرابع عشر في أوربا أحدهما للكاتب الإيطالي بوكاشيو Boccace والثاني للشاعر الإنجليزي تشوشر Chaucer .

فى سنة ١٣٤٨ اجتاح إيطاليا وأوربا كلها مرض الطاعون، وساد الفزغ والموت فى كل مكان، وبعد أن هدأت عاصفة الوباء، كتب عنه بوكاشيو عملا قصصيا بعنوان « دى كاميرون» Decameron ، وقد بدأ فصور الطاعون وأثره على الناس وكيف كان يدفعهم الفزع إلى الإتيان بتصرفات لا تند عنهم فى حياتهم العادية ، وإلى الهرب من الموت فى أى اتجاه ، وتحت هذا التأثير يلتقى جماعة من الهاربين من وباء مدينة فلورنسا ، سبع نساء وثلاثة رجال، فيواصلون السير معا

حتى يلجأوا إلى بيت ريفى هادئ ، وعندما تبدأ إقامتهم فى هذا البيت يقترحون قتلا للوقت أن يتولى كل فرد من الحاضرين رئاسة الجماعة يوما يطلق عليه فيه الملك أو الملكة، وأن يكون له فى ذلك اليوم حق أن يقترح على الجميع موضوعا، ويطلب من كل واحد من الحاضرين أن يحكى لهم قصة حول هذا الموضوع ، وعلى هذا النحو طرح الملكات والملوك العشرة عشرة مواضيع مختلفة واستمعوا فى كل واحد منها إلى عشر قصص محتلفة (1) وقد اعتبر هذا المدخل فى ذاته قصة إطار أتاح لبوكاشيو أن يروى حكايات كثيرة تدور حول نقطة واحدة .

وبهذا العمل تأثر الشاعر الإنجليزي تشوشر في قصائده القصصية التي كتبها تحت عنوان « قصص كانتريري » The Canterbury Tales ، وقصد الإطار التي تخيلها تشوشر في كانتريري وهم يلتقون في أحد الخانات في حي ساوث وورك من ضواحي لندن ويواصلون الرحلة معا، وتتكون القافلة من ثلاثين مسافرا ينتمون الى مختلف الطبقات الفكرية؛ فارس وراهب وتاجر وطالب في اكسفورد وقاض وصباغ وبائع سجاد وبحار وطباخ وطبيب … إلخ ويقترح أحدهم تسلية للرحلة أن يحكى كل مسافر حكايتين في الذهاب وحكايتين في الإياب وأن تمنح جائزة لأحسن الحكايات، وأن تكون هذه الجائزة عشاء فاخرا في خان ساوث وورك عندما يعودون من رحلتهم (٢) .

بهذه الطريقة أيضا يختار تشوشر قصة للإطار على غرار قصة بوكاشيو التى كانت قد كتبت من قبله وتأثر بها، ويعد هذان العملان من أشهر الأعمال الأدبية التى اعتمدت على قصة الإطار في الآداب الأوربية الوسيطة ، ولكن مقارنتهما مع ألف ليلة وليلة من هذه الزاوية تؤكد توافر كثير من عناصر الحبكة الفنية في قصة الإطار في ألف ليلة وغيابها في هذين العملين ، وأول هذه العناصر - كما أشرنا من قبل - وحدة الراوى ، فالرواة عند بوكاشيو عشرة وعند تشوشر ثلاثون ، ولكن

<sup>(1)</sup> Voir: La Efont - Bompiano: Dictionnaire des oeuvres V. II. P. 221 et suivants.

<sup>(2)</sup> Ibid. P. 58 et suivants.

شهرزاد هى راوية ألف ليلة وليلة الوحيدة ، ويضاف إلى ذلك قوة التشويق الموجودة في ألف ليلة وليلة النابعة من العنصر المجهول في قصة إطارها وهو النهاية ، فعلى حين أننا مع « بوكاشيو » نعلم سلفا أن الحكايات ستتتهى بعد عشرة رواة أو بعد ثلاثين عند تشوشر فإن النهاية غير متصورة سلفا في قصة شهر زاد، والحكايات تمنح واحدة بعد واحدة ويتجدد الشوق إليها في كل مرة ، ويزيد من أهمية غموض النهاية الجزاء أو العقاب الذي سيترتب عليها ، فعلى حين أن الهدف عند بوكاشيو أو تشوشر هو تسلية الطريق وقتل الوقت، وأن الجزاء المترتب على ذلك قد يكون عشاء فاخرا أو إبعادا للملل فإن العقاب المنتظر في حالة شهر زاد هو قتل الراوية إذا لم تتجح في إقناع شهريار – عن طريق فن الحكاية – بالعدول عن قراره في قتل النساء .

أما الجزاء الذي تصل إليه قصة الإطار في ألف ليلة وليلة فهو شراء الحياة بالفن، تحيا شهر زاد وينقذ بنات جنسها لأنها استطاعت أن تصوغ حكاية جميلة، وهذا المعنى يتكرر في كثير من حكايات ألف ليلة (1) حيث تتحول القصة إلى فداء، فكثير ما يهم القوى بقتل الضعيف، ولكن الضعيف يحكى له قصة فيطلق سراحه (٢) والدلالة البعيدة وراء ذلك أن قيمة العمل الأدبى في المجتمع الذي نبتت فيه هذه الحكايات كانت كبيرة وكانت تمثل في وقت واحد الثراء الحضاري للراوي وأهلية السامع لأن يوجّه إليه جزء من هذا الثراء.

على أن قصة الإطار العامة فى ألف ليلة تتخللها أيضا كثير من قصص الإطار الداخلية ، فكثيرا ما نجد مجموعة من الحكايات يضمها جميعا إطار واحد وتتفرع بدورها عن الحكاية الرئيسية التي تمثل قصة الإطار ، وفى هذا الملمح تتفق ألف ليلة وليلة مع القصص الداخلية فى كليلة ودمنة .

 $\star$   $\star$ 

<sup>(1)</sup> voir: Bruno - Betteiheim les mille et une nuits P. 15.

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال حكاية التاجر والعفريت .

# حكاية « أبو صير وأبو قير» دراسة مقارنة

بعد أن توقفها أمام الرحلة العالمية لكتاب ألف ليلة ، وأمام الخصائص المقارنة التي يمكن أن تشف عنها قصة الإطار مقارنة بالأعمال المماثلة في الأدب الإيطالي والأدب الإنجليزي ، والخصائص المشتركة مع كليلة ودمنة التي تنتمي إلى الآداب الهندية والفارسية والعربية نود الآن أن نختار واحدة من حكايات ألف ليلة وليلة لنقدم لها تحليلا من وجهة نظر الدراسات المقارنة .

ولابد من التذكير هنا بأن هناك منهجين في دراسة الأدب المقارن وقفنا عندهما من قبل و هما المنهج التاريخي والمنهج النقدي (١) ، وسوف تتم دراستنا هنا على أساس المنهج الثاني ، أي أن التركييز لن يكون موجها إلى الوسائط التاريخية التي ربطت بين عملين متشابهين في أدبين أو أكثر ، وإنما إلى الظواهر المشتركة بينهما ودلالاتها في التحليل النقدي للأعمال الأدبية .

والحكاية التى سوف نقف أمامها تنتمى إلى الفترة المتأخرة من حكايات ألف ليلة وليلة ، فهى تعود من الناحية التاريخية إلى القرن السادس عشر ، وتنتمى من الناحية المكانية إلى الحكايات المصرية في ألف ليلة ، وتنتمى من حيث مسرح الأحداث التى تجرى عليها إلى الإسكندرية وجزر البحر الأبيض المتوسط أو جنوب أوريا ، وكل ذلك يجعل الحكاية تنتمى إلى الفترة التي تراكمت فيها الاتصالات بين الشعوب العربية والمجاورة، وهي اتصالات سمحت بتسرب الفكر من ناحية إلى أخرى ، وتركت آثارها على هذه الحكاية – كما سنرى – وجعلتها بذلك صالحة للدراسات المقارنة .

<sup>(</sup>١) انظر المبحث الأول في هذا الكتاب.

ولنبدأ أولا بتلخيص وقائع الحكاية قبل أن نقف على الزوايا التي تهتم بها الدراسات المقارنة : « يحكى أن رجلين كانا في مدينة الإسكندرية ، وكان أحدهما صباغاً واسمه أبو قير وكان الثاني حلاقا واسمه أبو صير . وكانا جارين لبعضهما في السوق، وكان دكان الحلاق بجانب دكان الصباغ وكان الصباغ نصابا كذابا صاحب شر قوى كأنما صدغه منحوت من الجلمود أو مشتق من عتبة كنيسة اليهود» على هذا النحو تبدأ الحكاية (١) ثم تستمر فتصف كيف كان هذا الصباغ يعتمد على التحايل على الناس ، فهو يستقبل زبائنه ويأخذ من أحدهم الثوب الذي يريد صباغته، ثم يأخذ منه الأجر مقدما لكي يشتري به أدوات الصباغة ويعطى لصاحب الثوب موعدا يسلم له فيه ثوبه ، فإذا أتى صاحب الثوب في الموعد اعتذر الصباغ بمشاكل في البيت وأجله إلى الغد ، فإذا أتى الغد وجد عذرا آخر ويستمر يؤجله يوما بعد يوم وتتجدد الأعذار ، حتى يخرج له في النهاية بورفته الأخيرة فيقول له إن الثوب قد سرق بعد أن أتم صباغته على أحسن وجه ونشره أمام الدكان لكي يجف ، وينصرف صاحب الشأن إلى غير عودة ، ويستقبل الصباغ زبونا آخر ليكرر معه نفس القصة ويصل مُعه إلى نفس النتيجة ، وجاره الحلاق الطيب يلاحظ كل ذلك ويسأله يوما إذاكان اللصوص حقا يسرقون منه كل الأثواب؟ ويجيب الصباغ بأنه لا يوجد لصوص وإنما هو الذي يبيع الأثواب بعد أن يأخذ أجر صباغتها وينفق ذلك كله على مأكله ومشريه ويعلل سلوكه بضيق ذات اليد . ويستمر الأمر على هذا النحو حتى يقع الصباغ يوما في قبضة واحد من رجال الشرطة فيقرر إغلاق المصبغة.

يعرض الصباغ على جاره الحلاق أن يسافرا معا إلى خارج مصر حيث العمل المتاح والأجر الوفير ، ويتخوف الحبلاق الذي لم يتعود أبدا على الغربة من على المتاح والأجر الوفير الصباغ يعقد معه اتفاقا مؤداه أن يكونا معا على الخير والشر وأن من وجد منهما عملا يقاسم الآخر أجره ومن وجد منهما طريقا للنجاح

<sup>(</sup>١) ألف ليلة وليلة : مطبعة محمد على صبيح ، الجزء الرابع ص ١٨٢ وما بعدها .

يشد الآخر إليه، وأن يضعا ما يوفرانه معا في صندوق ويقتسمانه معا عند العودة إلى الإسكندرية .

« أصبحا مسافرين ونزلا في غليون في البحر المالح » ومنذ اللحظة الأولى بدأ الحلاق أبو صير يمارس مهنته ، ويقدم له ركاب الغليون المائة والعشرون الطعام والأجر ، وهو يحمل كل ما يأتيه فيقدمه إلى رفيقه أبى قير الذي كان قد آثر النوم وهو يلتهم كل ما يحمله صديقه ثم يعود إلى النوم مرة أخرى، وتستمر رحلة البحر (المتوسط) عشرين يوما « حتى رسا الغليون على مينة مدينة فطلعا من الغليون ودخلا تلك المدينة وأخذا لهما حجرة في خان وفرشها أبو صير واشترى جميع ما يحتاجون إليه » و هنا يبدأ الفصل الثاني في علاقتهما ، فأبو صير قد اشترى من مدخراته في رحلة السفينة فراش الحجرة وواصل العمل والكسب منذ نزلا إلى المدينة ، وأبو قير يواصل النوم لأنه متعب من أثر الرحلة . ويظل أبو صير يعمل ويكد ليوفر له ولصديقه القوت حتى يصاب بالإجهاد ويقع مريضا، فيطلب من صديقه أن يأخذ النقود التي معه ويذهب لكي يشترى له دواء ولهما طعاما ، أما أبو قير فإنه يأخذ المال ويخرج بلا عودة ، ويشتد المرض على « أبو صير» ويظل مهملا في حجرته عدة أيام حتى يكشف صاحب الخان أمره فيعطف عليه ويقدم له الطعام و الدواء ويعتني به حتى تعود إليه صحته ويخرج لمحاولة العمل والكسب .

اما ابو قير فإنه خرج باموال أبى صير فاشترى ببعضها ملاسر له واحتفظ بالباقى وقرر أن يبدأ فى البحث عن العمل ولقد لفت نظره - وعو الصباغ - أن جميع ملابس أهل المدينة تتكون من اللونين الأزرق والأبيض فقط فذهب إلى مصبغة لكى يكتشف الأمر فقيل له أن أهل هذه المدينة لا يعرفون إلا هذين اللونين، فعرض على أصحاب المصابغ خبرته الواسعة فى صناعة الألوان ولكنهم أفهموه أن أهل هذه الصناعة فى هذه المدينة عددهم أربعون صباغا، وهم قد تعاهدوا على الا يقبلوا بينهم غريبا أبدا ، ويذهب أبو قير إلى الملك في عرض عليه أمره واستعداده لإدخال ألوان جديدة إلى مدينته فيأمر الملك أن تبنى له مصبغة وأن يوفر له من الأعشاب ما يطلب حتى يتمكن من إدخال فته فى الصباغة إلى

المدينة ، ويتم البناء ويبدأ أبو قير في صباغة ملابس الملك والأمراء والوزراء بألوان لم يعهدوها من قبل ، ويقبل عليه كبار القوم ويغمرونه بالأموال ويلتف الناس كل يوم حول المصبغة لكي يروا هذه الألوان الزاهية التي لا عهد لهم بها من قبل .

فى المرة الأولى التى خرج فيها أبو صير من مرضه ليحاول العمل وصل إلى الميدان الكبير فى المدينة فاكتشف تجمع الناس حول أقمشة ذات ألوان زاهية ، وعندما سأل قيل له هذه هى المصبغة الجديدة التى أنشاها رجل قادم من الإسكندرية ، وسعد أبو صير ، ونظر فإذا أبو قير يجلس على كرسى عال أمام المصبغة وحوله العمال والخدم، واقترب منه لكى يهنئه ، ولكن عندما لمحه أبو قير صاح بعماله: اقبضوا على هذا اللص فهو الذى سرق من قبل ملابس من مصبغتنا وأعطوه علقة ساخنة حتى لا يعود إلى هذا المكان .

يلازم أبو صير الفراش مرة أخرى ، في رعاية صاحب الخان بعد أن يقص عليه غدر صديقه به ، وعندما يستأنف العمل ، يجد أن جسده المتعب في حاجة إلى الذهاب إلى واحد من الحمامات العامة ، فيسال الناس عن مكان الحمام ، ولكنه يكتشف أن هذه المدينة لا تعرف الحمامات وأن الملك نفسه يستحم في البحر . ويعجب أبو صير لذلك ويذهب إلى ملك المدينة ويعرض عليه أن يبني في وسط المدينة حماما عاما كالذي تعرفه مدينة الإسكندرية ، ويسر الملك بالفكرة التي لم يكن قد سمع عنها من قبل ، ويوفر لأبي صير كل الإمكانيات ، ويبني الحمام ويدخله الملك أولا في زداد سروره وعطاؤه لأبي قير ، ويدخله الأمراء والوزراء من بعده ، ويدرب أبو صير العمال والعاملات ، لكي يستقبل في حمامه الرجال والنساء من كبار القوم، ويصبح أبو صير من أصدقاء الملك المقربين ومن أغنياء المدينة المعدودين .

تدخل الغيرة إلى قلب « أبى قير» وهو مع ذلك يذهب إلى الحمام ، ويستقبله أبو صير بشّىء من العتاب ، وأبو قير يقسم له أنه لم يكن يعرفه حين أمر بضريه ويقبل الرجل الطيب الاعتذار ، ويوجه أبو قير لأبى صير « نصيحة مسمومة »

يوصيه بأن يعد للملك دواء من الزرنيخ يساعد على إزالة الشعر الزائد في الجسد حتى تكتمل سعادة الملك عند دخوله الحمام، ويقبل أبو صير الفكرة بسرور ويشكر صديقه عليها .

يذهب أبو قير لمقابلة الملك ، ويفهمه بأن « أبو صير » ليس مخلصا له كما يعتقد ولكنه جاسوس مدسوس عليه لكى يقتله ، وأنه أعد لقتله دواء من الزرنيخ مدعيا أنه يزيل الشعر وأنه سيقدمه في المرة القادمة، ويقول أبو قير للملك أنه علم بذلك فأراد أن يحذر الملك من شر هذا الرجل ، وأن الملك يستطيع أن يذهب إلى الحمام لكى يرى بنفسه صدق ما يقول .

يذهب الملك إلى الحمام فيعرض عليه أبو صير فكرة أن يدهن جسده بالزرنيخ لإزالة الشعر . وهنا يأمر جنوده بالقبض على هذا « الجاسوس » ويأمر قائد حرسه بأن يضع « أبا صيرٍ» في زكيبة مملوءة بالجير، وأن يغلقها عليه ويضع الزكيبة في قارب يمر به في البحيرة الموجودة أسفل قصر الملك ، فإذا أعطاه الملك إشارة بيديه ألقى الزكيبة في الماء فيموت أبو صير حرقا وغرقا في وقت واحد .

يأخذ قائد الحرس أبا صير ولكنه لا يصدق أن هذا الرجل الطيب جاسوس فيضع في الزكيبة بدلا منه حجرا ثقيلا ويلقيه في البحيرة أمام الملك، أما أبو صير فيظل مختبئا في حجرة قائد الحرس الموجودة في أطراف شاطئ البحيرة ويتسلى أثناء ذلك بصيد الأسماك من البحيرة ويتجمع لديه قدر كبير منها ، وعندما يجوع يتناول واحدة منها لكي ينظفها ويشويها، وعندما يفتح بطنها يجد فيه خاتما ذهييا فيضعه في أصبعه .

يعود قائد الحرس من مهمته فيكتشف الخاتم في أصبع أبي صير ويعرف على الفور أنه خاتم الملك ، وأن من يلبسه تصير في يده قوة خارقة يستطيع بها إخضاع جميع المملكة له ، ومن يفقده يفقد كل أسباب القوة ، وكان الملك قد

سنقط منه الخاتم في البحيرة عندما أعطى إشارة للقائد بإلقاء حمولته في الماء، وابتلعت الخاتم السمكة ، التي اصطادها أبو صير .

يأخذ القائد أبا صير إلى الملك وأمامه يحكى الملك ما قاله له أبو قير ويحكى أبو صير قصته مع هذا الصديق الغادر منذ البداية، ويرد أبو صير الخاتم إلى الملك ، ويأمر الملك بإحضار أبى قير ويحقق في الأمر فيكتشف صدق ما قاله أبو صير ، ويأمر الملك أن يوضع أبو قير أمام عينيه في زكيبة الجير. وأن يلقى به في الماء .

ويعرض على أبى صير أن يكون وزيرا ولكنه يفضل العودة إلى الإسكندرية حزينا رغم كل ما كسب من الأموال ، وهناك على شاطىء البحر يلمح ذات يوم «زكيبة» تدفعها الأمواج إلى الشاطئ ويوصى عماله بأن يجذبوها ويفتحوها ويكتشف أن في داخلها جثة أبى قير ، فيقرر أن يبنى له قبرا في هذا المكان وأن يدفنه فيه ومن يومها أصبح اسم هذا المكان من شاطئ الإسكندرية « أبو قير» .

هكذا تنتهى الحكاية فى ألف ليلة وليلة ، وهى حكاية تكاد أن تشتمل على حكايات متداخلة ، وقد أمكن للدراسات المقارنة (1) أن تكتشف العلاقات بين بعض أجزاء هذه الحكاية وحكايات أخرى فى الآداب التترية والهندية والبربرية واليهودية والإيطالية والتراث الإسلامى ، ويمكن الوقوف أمام هذا التشابه واكتشاف التقاء وافتراق الآداب المختلفة فى التعبير عن مواقف مماثلة ، واكتشاف الفروق الفنية بين طريقة وأخرى ، والقدر الذى يضيفه كل أدب إلى التراث الإنسانى العام فى هذا الإطار .

والطريقة التى يمكن أن تقودنا إلى تحقيق ذلك الهدف تكمن أولا فى تقطيع هذه الحكاية إلى مشاهد وتتبعها ممن خلال ذلك التقسيم لا للوقوف على خط مباشر يربط بين مشهد ما ، ومشهد مماثل فى حكاية أخرى، ولكن على الأقل

<sup>(1)</sup> voir : Claud Bremond : Dossier d'un conte de mille et une nuit Critique mars. 1980 .

لإثبات لون من القرابة بين عملين يبدوان كفرعين من أبناء العمومة تباعدا ولكن ظلت بينهما مشابه تعود بهما معا إلى الجد المشترك، وفي هذا الصدد يمكن الإشارة إلى ثلاث قصص قديمة .

- ١- قصة من الأدب التترى القديم تحمل عنوان «المسافران» .
- ٢- قصة من أدب اليهود التونسيين تحمل عنوان «المعمارى والرسام» .
  - ٣- قصة من الأدب الإيطالي يرجع تاريخها إلى سنة ١٣٦٠ .
  - وسوف نعرض أولا للخطوط الرئيسية لقصة « المسافران (١) » .

« كان هناك اثنان من الإخوة الفقراء ، أحدهما يؤمن بأن خير وسيلة للحياة هى الكذب والتحايل ، وثانيهما يرى بأنه ينبغى اتباع طريق الصدق والشرف ، وكان الكذاب يجد عادة وبسهولة ما يريد الحصول عليه، بينما يجد « الصادق» مشقة فى توفير أصغر الأشياء وتناقشا كثيرا : أيهما على حق ، وأخيرا اتفقا أن يرحلا معا ، وفير أصغر الأشياء وتناقشا كثيرا : أيهما على حق ، وأخيرا اتفقا أن يرحلا معا ، وكان أول وان يحتكما إلى أول ثلاثة يلقيانهم على الطريق ، وأن يرضيا بحكمهم ، وكان أول من قابلهم واحد من « رقيق الأرض» فسألاه : قل لنا يا أخى : أى المنهجين ينبغي أن نتبعه ، الصدق أو الكذب ، فقال الرقيق : إننى لو اتبعت الصدق في حياتي لمأ استطعت أن أستريح من عناء العمل الشاق وأوامر السيد المرهقة ساعة واحدة ، وأننى لابد أن أكذب وأقول أننى مريض حتى يدعني أنصرف من الغابة ... طبعا طريق الكذب هو الأفضل ، وتركاه وانصرفا ، فالتقيا بعد ذلك بواحد من التجار وطرحا عليه نفس السؤال ، فأجابهما بأن الكذب هو الأفضل ، وأنه لولاه لما راجت تجارته ولما استطاع حتى أن يجمع القوت الضروري له ولأولاده .. وكان الثالث قسيسا تتريا فسألاه : أى الطريقين ينبغي أن يسلك المرء في حياته: الصدق أو قسيسا تتريا فسألاه : أى الطريقين ينبغي أن يسلك المرء في حياته: الصدق أو صدق حتى مع أهل ييته لوجد من المصاعب ما هو في غنى عنها ... قال الكاذب صدق حتى مع أهل ييته لوجد من المصاعب ما هو في غنى عنها ... قال الكاذب

<sup>(</sup>۱) توجد هذه القصة ضمن مجموعة من القصص الروسي ترجمت إلى الفرنسية تحت غنوان: Contes russes - Paris 1978

الصادق: هل علمت الآن أننى كنت على حق، وأننى على حق دائما ؟ . وسافرا معا.. وأخذ « الكاذب» يحصل على كثير من الطعام دون أن يبذل كثيرا من العناء ، بينما يكد الصادق نفسه ولا يحصل إلا على الفتات أياما متتالية وعضه الجوع ، فطلب لقمة من « الكاذب» ولكن ذلك قال له : ما المقابل الذى سوف تعطيه لى ؟ قال الصادق أنت تعلم أنى لا أملك شيئا . قال « الكاذب» : دعنى إذن أفقأ إحدى عينيك وأعطيك لقمة . ولم يجد الآخر بدا من القبول ، ففقاً « الكاذب» عينه ، وأعطاء لقمة لم تكف حتى لشبعه ، وعندما عضه الجوع مرة أخرى ، وطلب لقمة ثانية ، كان رد « الكاذب» دعنى أفقاً عينك الأخرى .. قال له : وكيف إذن أسير ل ما أقساك ل قال : سأسحبك .. أما عن القسوة فإن لم تكن موافقاً فدعنى وشأنى. وأخيرا وافق الصادق ، الذى أصبح بعد ذلك أعمى .. ولم يلبث الكاذب أن تركه وحده في الصحراء ومضى ...

أخذ الأعمى يتخبط في الصحراء على غير هدى ، وقد أحس بوحشة ورعب شديدين ، ولكنه سمع فجأة صوتا يأمره بأن يتجه صوب نبع على بعد خطوات منه ، وأن يشرب منه ويغسل وجهه وعينيه ، وسوف يرتد بصيرا ، وفعل « الصادق» ذلك ، وعاد إليه بصره ، ويأمره الصوت المجهول مرة أخرى أن يتوجه ناحية شجرة معينة في الغابة وأن يتسلقها ، ويسترق حديث الأرواح الخفية من خلالها ، و هناك يعلم من خلال ذلك الحوار أن واحدة من الأميرات أصيبت بداء عضال ، وأن لا أمل في شفائها الا من خلال أيقونة معلقة على باب أحد التجار، ويلتقط « الصادق» اسم التاجر من خلال حوار الأرواح الخفية : ويجد حتى يلتحق بخدمته ويعمل عنده ثلاث سنوات ، وبعدها يسأله التاجر عن هدية يختارها بنفسه جزاء إخلاصه في العمل .. ويطلب « الصادق» الأيقونة المعلقة على الباب ... ولا يتردد التاجر في تقديمها أعلن أن من يشفى الأميرة يصبح زوجا لها .. وينصح « الصادق» بأن تنزل الأميرة إلى الحمام ، وأن توضع معها الأيقونة، وتزول أمراضها جميعا ، وتزف إلى الصادق» الذي يصبح أميرا .

ويسمع « الكاذب» عن الثراء والحظوة والشهرة التى لقيها أخوه فيسارع إلى الحضور والاعتذار إليه ويطلب منه الصفح عنه ، فيصفح « الصادق» .. ثم يسأله «الكاذب» عن السر الذى وصل به إلى ما وصل .. فيحدثه عن قصة الصوت الخفى والأرواح والشجرة التى تسمع من خلالها ويصف له مكانها .. ويقرر « الكاذب» أن يجرب بدوره التسمع.. ويذهب إلى الشجرة ويتسلقها .. ولكن الأرواح تكتشف وجوده فتصرعه .

هناك ملامح كثيرة مشتركة بين هذه القصة التترية القديمة وحكاية أبو صير وأبو قير : فالطبيعة المتناقضة بين رجلين متقاربين (أخوين هنا وجارين هناك ) أحدهما صادق والآخر كاذب ، والاتفاق على القيام برحلة مشتركة (في الصحراء هنا وفي البحر هناك) وغدر الكاذب بالصادق خلال الرحلة وتركه إياه في ظروف قاسية (العمى هنا والمرض الشديد هناك ) .. حتى هذه اللحظة تبدو الملامح العامة للقصتين متشابهة لكنها بدءا منها سوف تأخذ كل منهما طريقها الخاص في تكوين الثروة لكليهما في أبو صير وأبو قير ، ولأحدهما فقط في « المسافران». وفي محاولة منافسة الكاذب للصادق وسلوك نفس الطريق هنا وعدم وجود ذلك هناك ، وفي خطوات النهاية بصفة عامة ، وهي ملامح تشترك مع قصص أخرى . كما سنرى .. لكن الذي يلفت النظر هنا مرة أخبري ، ذلك التشابه بين حكاية الأيقونة والدواء الذي صنعه أبو صير لإزالة شعر الجسم، وحاول أن يقدمه للملك .. فكلاهما يتم عن طريق عنصر الرجل « الصادق» في القصتين ، وكلاهما محاولة لتطهير الجسد من شيء زائد أو ضار ، وكلاهما أخيرا متصل بالماء ، فالأيقونة تلقي في ماء الحمام فيتم شفاء الأميرة، والدواء كان من المفروض أن يضمه الملك. قبل الحمام فيسقط شمر جسده الزائد ، و هذا التشابه يؤكد مرة أخرى عنصر القرابة بين الحكايتين التترية والمصرية، ويؤكد أن هذه الخاصية الى اشتهر بها الفلكلور الهندى، وهي نسبة الأفعال الخارقة أو « الكرامات» للعناصر الخيرة فقط في القصة قد انتقلت بدورها إلى القصص المصري ممثلًا في أبو صير وأبو قير.

لكن القسم الثانى من قصة أبو صير وأبو قير أكثر شبها بحكاية أخرى واردة هذه المرة من التراث اليهودى التونسى وتحمل عنوان « المعمارى والرسام (١)» وهذه هي خطوطها الرئيسية :

#### حكاية المعماري والرسام:

كان « رمبام» (ولعله شخصية موسى بن ميمون) يشغل في بلاط سلطان مصر منصب الطبيب والمعماري ، وذات يوم طلب منه السلطان أن يبنى له قصرا ، وجاء القصر آية في الجمال وسر به السلطان سرورا عظيما ، فطلب من « رمبام» أن يختار بنفسه جائزته ، ووعده بتنفيذ أي مطلب يتمناه ، وكان مطلب رمبام الوحيد أن يفرج السلطان عن صديقه الوزير ، الذي كان الملك قد غضب عليه من فترة وأودعه السجن ، ونفذ السلطان الأمنية كما كان قد وعد وعادت للوزير حريته ومكانته ومنصبَه أيضا ، بعد هذا رغب السلطان في أن يزين ذلك القصر البديع فطلب من الرسام « كاريوكوس » أن يقوم بهذا الأمر ، ووضع الرسام كل فنه في خدمة القصر ، فجاء العمل آية في الجمال مما دعا السلطان إلى أن يعلن رضاه التام وأن يطلب من « كاريوكوس» أن يختار جائزته بنفسه وأن يحدد أي مطلب هيجاب له ، وكان مطلب « كاريوكوس» بعد أن استوثق من وعد السلطان هو أن يلقى بخصمه اللدود « رمبام» المعماري إلى البحر، ولم يكن أمام السلطان إلا أن ينفذ ما وعد به، وكان أن عهد إلى « الوزير» أن يتولى القاء « رمبام» إلى البحر ، وأن يتم ذلك أمام الشهود .. ولم يكن الوزير قد نسى أن « رمبام » هو الذي أخرجه من السجن ورد إليه الحياة ، فكيف يكون هو الذي يتولى بنفسه قتله ، ولم يعدم الوزير حيلة ، فقد وضع حجرا كبيرا داخل « جوال » كبير وألقاه في البحر أمام الشهود ، وفي الوقت ذاته أخفي ا صديقه في بيت صغير له بعيد على شاطئ البحر ، وأخذ يحمل له الطعام سرا كل يوم ، ويحمل له كذلك أخبار المدينة وما يتسلى به من كتب يقرؤها في وحدته .

<sup>(1)</sup> D. Noy Contes populaire racontes par des Juifs de Tunisic Paris 1968.

وبعد فترة من الزمن كان السلطان يستجم فى البحر فسقط من أصبعه خاتم نفيس كان يعتز به ويتفاءل ، فحزن حزنا شديدا ، وكلف الوزير بضرورة البحث عنه والعثور عليه ، وأخذ الغطاسون يفتشون قاع البحر شبرا شبرا دون جدوى ، وازداد غضيب الملك فقال للوزير : سأعطيك أربعين يوما مهلة للبحث إذا لم تجد الخاتم خلالها ، قطعت رأسك ، وعاود الوزير مساعيه ومجهوداته عن طريق الغطاسين، وون أن يجدوا أى بادرة أمل للعثور على ذلك الخاتم .

خلال فترة البحث والوزير يحس أن المهلة الممنوحة له تقترب نهايتها وأن موته يقترب معها ، وأن عليه أن يدبر كثيرا من الأمور لأولاده من بعده ، نسى الوزير الزيارة اليومية التي كان يقوم بها لصديقه « رمبام» ، وانقطعت عن المسكين وسائل الطعام وأخبار المدينة ، فلجأ إلى الصيد من البحر الذي يقيم على شاطئه ، وذات يوم أخرج سمكة كبيرة وأخذ يعدها لغدائه ، فوجد بداخلها خاتما ثمينا فوضعه في أصبعه وأكمل إعداد طعامه .. وظل يقتات من البحر طوال مدة غياب الوزير .

وفى اليوم التاسع والثلاثين للمهلة ، تذكر الوزير صديقه « رمبام» وقرر أن يذهب لوداعه ، قبل أن ينفذ فيه السلطان حكم الموت فى اليوم التالى ، وعندما وصل إلى حيث يقيم ، راعه أن وجد الخاتم فى أصبعه، وقص كل منهما الأمر على الآخر ، وأيقنا أن الخاتم الذى وجده « رمبام» ليس إلا خاتم السلطان .. ابتلعته السمكة ، واصطادها هو مصادقة .. فكرا إذا كيف يضربان كل العصافير بحجر واحد .. وأخيرا اهتديا .. عاد الوزير كأنه لم يجد شيئا وليستعد فى الغد للقاء مصيره . و اجتهد « رمبام» خلال ذلك اليوم فى أن يصنع لنفسه ثوبا من زعانف السمك وجلوده ، وارتداه فى اليوم التالى وذهب يطرق باب قصر السلطان ، وأمام دهشته حكى له « رمبام» أنه بعد أن ألقى به فى البحر ، هبط إلى القاع وهناك حملوه إلى قصر سلطان البحر الذى علم أنه « المعمارى » الأول لسلطان البر، فطلب منه أن يبنى له فى قاع البحر قصرا لا يقل عما بناه للسلطان فوق الأرض ، وفعل « رمبام» وأتم القصر ، وسر سلطان البحر كثيرا من ذلك البناء وأرسله إلى

سلطان البر لكى يشكره ، وعرفانا بالجميل أرسل معه الخاتم الذى كان قد ضاع من السلطان فى البحر ... وسر السلطان كثيرا بخاتمه وبرقبة الوزير التى أنقذت ، لكن « رمبام» أضاف قوله : إن سلطان البحر كلفنى أن أحمل إليك مطلبا ، أنه بعد أن علم ببراعة رجالك فى العمل ، طلب أن ترسل له على الفور الرسام «كاريوكوس» لكى يتم تزيين القصر الذى بنيته له ، تماما على النحو الذى أتم به تزيين القصر الذى بنيته لك . قال السلطان : أيها الوزير ، أرسل الرسام «كاريوكوس» إلى ملك البحر على الفور . ونفذ الوزير الأوامر هذه المرة بدقة شديدة، ووضع الرسام فى «جوال» وألقى به فى البحر أمام الشهود لكى يزين قصر ملك البحار» ل

هذه القصة اليهودية مع أنها صدى لقصة مشهورة في « الفلكلور الهندى ، إلا أنها مع ذلك تحمل ملامح أصالة شرقية تجعلها أقرب إلى أن تكون مصدرا مباشرا للقصة المصرية أو أبو صير وأبو قير ، أو على الأقل أن تكون واسطة بين القصتين القصدية والمصرية ، والقصة الهندية المشار إليها تحمل في « ديوان القصص النمطية في الفلكلور الهندى » رقم ٩٨٠، وهي تحمل نفس العنوان الذي تحمله القصة اليهودية « المعمارى – والرسام» لكن أحداثها تسير على نمط مختلف بعض الشيء « يريد أحد الرسامين أن يدبر مكيدة لعدوه المعمارى ، فيقنع ملك الهند بأن أباه إله النار في السماء ، يطلب أن يبني له قصر على نظام قصر ابنه في الأرض ، وأن على الملك أن يرسل إليه المعماري قبل أن يحل غضبه على أهل الأرض ، ويأمر الملك المعماري أن يبني لنفسه برجا عاليا وأن يصعد في قمته ويغلق عليه ، ثم تشعل النار في البرج حتى يتحول بمن فيه إلى دخان في السماء ، وهناك يؤدي المعماري مهمته المقدسة في بناء قصر لإله النار ، ويشيد المعماري برجه بنفسه ، لكنه يحتاط فيجعل فيه نفقا سريا يقوده إلى باطن الأرض ، ومنها إلى مخرج بعيد ، لكنه يحتاط فيجعل فيه نفقا سريا يقوده إلى باطن الأرض ، ومنها إلى مخرج بعيد ،

ويختفى « المعمارى » زمنا ، ثم يظهر في بلاط الملك لكي يقول: أنه أدى المهمة على أحسن ما ينبغي وأن الإله يشكر ابنه الملك ، ويطلب منه أن يرسل له

على الفور « الرسام» لكى يضع اللمسات الأخيرة للقصر ، ويتولى المعمارى بنفسه بناء برج للرسام - دون نفق هذه المرة - ومع النيران التى تشتعل ، يصعد الرسام للسماء ولكن دون أمل في العودة » .

هناك ثلاثة فروق رئيسية بين الحكاية الهندية والحكاية اليهودية . أولها اللجوء إلى حيلة إرسال « العدو» في مهمة مقدسة وراء العالم، هذه الحيلة تظهر قوية في الحكاية الهندية ، وتبنى عليها ، فهي تظهر مرتين في مكيدة الرسام للمعماري ، وفي رد المعماري عليه بنفس الطريقة، فإذا أتينا إلى القصة اليهودية وجدنا هذه الحيلة تضعف فهي لا تظهر إلا مرة واحدة من خلال انتقام المعماري من غدر خصمه الرسام ، وفي القصة المصرية تختفي هذه الحيلة تماما لكي يحل محلها قضية أخرى هي مكيدة استخدام الدواء المزيل للشعر ، وإذا أردنا أن نلخص الفروق على طريقة البروفسير كلود بريموند لجاز أن نقول : في القصة الهندية يبدو المعماري « خبيثا ونصف» في القصة اليهودية يبدو المعماري «خبيثا» والمعماري « خبيثا ونصف» في القصة اليهودية يبدو المعماري طريقة أما في القصة المصرية فأبو قير هو الذي يبدو « خبيثا» لكن على طريقة أخرى .

الفرق الثانى الذى أضافته الحكايتان اليهودية والمصرية يكمن فى ظهور دور « الوزير » فى مجرى الأحداث ، وهذا الظهور ليس ثانويا ، بل إنه يغير الهدف الأخلاقي من « الحكاية » فبعد أن كان ذلك الهدف فى القصة الهندية ، هو الصراع بين « خبيث وأخبث » أصبح فى القصتين الأخريين هو أن الصداقة قد تتغلب على نتائج الغدر، ولقد استطاعت الحكاية المصرية أن تتغلب على فقدان عنصر «الوزير» ببدائل أخرى فأسندت دوره إلى شخصيات ثانوية مثل قبطان الباخرة وبواب الفندق وقائد حرس الملك ، وهي شخصيات قدمت العون لأبي صير جزاء على إخلاصه وطيبته، لكن القصة اليهودية ركزت ذلك الدور في شخصية الوزير الذي أنقذ «رمبام» من الموت ولكنها جعلت « رمبام » في مقابل ذلك ينقذ الوزير نفسه من الموت مرتين .

الفرق الثالث هو ظهور مسألة « الخاتم» الذي تبتلعه السمكة ويردها « الخير» وهي حيلة بدأت بها القصة اليهودية ، لكي تصيب في وقت واحد هدفين : إنقاذ حياة الوزير المنوط به البحث عن الخاتم وإرسال « الرسام» الشرير إلى قاع البحر ، ولا شك أن قاع البحر هنا هو أعالى السماء في القصة الهندية، والتغيير تم اتفاقا مع تغيير الشرائع والديانات والعادات ، وظهور الإغراق عقوبة ، وشخصية « الغريق» غير المنتظر الذي يعود هنا ، هي بعينها شخصية الحريق غير المنتظر الذي عاد في القصة الهندية ، والصورة التي تقدم عن العالم البعيد الذي كانا فيه هي صورة واحدة فهو عالم كرم وحسن استقبال وإجلال للسلطان وطلب لمزيد من سفرائه ا

ويلاحظ أن تلك الحيلة أو ذلك التفسير بشكله الساذج نسبيا لم يلجأ إليه أبو صير في الحكاية المصرية ، وإنما قدم الحقيقة كما عاشها بعد أن وثق من النتيجة.

وإذا كانت الرواية اليهودية وحكاية ألف ليلة وليلة تتفقان في اللجوء إلى عقدة الخاتم والسمكة فإن هناك - في هذا المجال - اثنتين من نقاط الضعف وقعت فيهما الرواية اليهودية وتلافتهما حكاية أبو صير وأبو قير وهما:

الفيق بعض الأحداث بطريقة غير مبررة .

٢- دوافع ضياع الخاتم من يد السلطان التي تبدو غير كافية .

وفى مجال تلفيق الأحداث يلاحظ أن الرواية اليهودية عندما تتحدث عن تفصيل تنفيذ الوزير لأمر السلطان بإغراق « رمبام» يرسل معه الملك ثلاثة من العبيد لكى يكونوا شهودا على الإغراق في عرض البحر وبعدفترة من الإبحار يرسو الوزير على الشاطئ فينزل العبيد ثم يبحر هو والمعمارى وحدهما حتى يتاح له تنفيذ خطته، وتلك ثغرة خطيرة في خطة قائمة على الكتمان ، وقد تلافت حكاية ألف ليلة هذه النقطة بأن جعلت الإغراق قريبا من الشاطئ وليس في عرض البحر وجعلت الملك نفسه شاهدا ومعطيا أمر التنفيذ ، وتلافى نقطة الضعف هذه قاد إلى تلافى نقطة الضعف التالية ، ففي القصة اليهودية لم يكن هناك دافع حقيقي متصل بجوهر الأحداث يدفع الملك إلى النزول إلى البحر في هذه الفترة . ومن ثم

إلى ضياع خاتمه ، لكن قصة ألف ليلة جعلت إعطاء الملك لإشارة الإغراق بيده سببا في سقوط الخاتم في تلك اللحظة، والواقع أن النجاح الفني هنا ، لا يكمن فقط في « الاقتصاد» الزمني على مستوى العقدة ، ولكن أيضا على مستوى المغزى الخلقي للرواية ، فالإشارة غير العادلة التي أعطاها السلطان، لم تكد تتنهى حتى لقيت جزاءها من خلال حركتها ذاتها عن طريق ضياع الخاتم .

فى نفس الوقت الذى تتمتع فيه « العقدة» فى الحكاية المصرية بالإتقان فى هذا الجانب تعانى من الضعف من جانب آخر بالقياس إلى الحكاية اليهودية ، فالدوافع التى دفعت « رمبام» إلى الصيد جاءت من انقطاع الوزير عنه أربعين يوما وعدم وجود مورد آخر للطعام، لكن الدوافع التى دفعت « أبو صير» للصيد ليست على نفس الدرجة من القوة ، فلم يكد يتركه قائد الحرس حتى اصطاد وأخذ يعد سمكة لطعامه ، بل إن إسناد مهمة صيد السمك لقائد الحرس نفسه تبدو غير مبررة .

بقى أن نقول إن « الرسام» الذى غرق من قبل فى شاطئ أبو قير بعد أن رسم قصر سلطان مصر ، هو نفسه « الصباغ» الذى طفت جثته على نفس الشاطئ» فى حكاية ألف ليلة وليلة ، وليس من المصادفة أن تكون صناعة الرسام اليهودى والصباغ المصرى هى الألوان ا وعندما نقل راوى حكاية أبو صير وأبو قير مسرح الأحداث إلى الشاطئ الآخر المقابل للإسكندرية ، وجد بلا شك صعوبة فى أن يحمل الجثمان مرة أخرى إلى ذلك الشاطئ. وكان لابد له أن يعتمد على حسن اتجاه سير التيار والأمواج ، وحسن نوايا الصديق الطيب أبو صير وعلى إرادة الله قبل كل شيء .

إن وظيفة المعمارى والطبيب والنقاش في القصر اليهودى لم تتغير وإنما تطورت في ألف ليلة حيث نحول المعمارى إلى حلاق، والنقاش إلى صباع رتنزل مرحلة كبيرة في سلم الحياة الاجتماعية، ومع ذلك فليس الخلاف إلا شكليا وفي هذه النقطة فإن القصة اليهودية تقدم الحلقة المفقودة بين القصة الروسية وقصة ألف ليلة.

العلاقة بين كاريوكس النقاش وأبو صير الصباغ واضحة فكلاهما صناعته الألوان ويكاد يكون الخلاف في مكانة الشخصيات أكثر مما هو في وظيفة أصحابها، أحدهما يكافح ليعيش في المدينة والآخر يشغل مكانة في البلاط، لكن أبو صير الذي يبدأ قصته موظفا صغيرا، لا يلبث أن يحتل مكانا مقاربا لمكانة كاريوكوس في بلاط المدينة التي لم تكن تعرف قبل من فن الألوان إلا الأبيض والأزرق، وموضوع الترقي الاجتماعي ومجاوزة الطبقة الذي يظهر في أبو صير وأبو قير يمثل هنا أهم الفوارق، فقصة ألف ليلة تظهر كيف يمكن أن ينجح الإنسان في البلاط أكثر مما تظهر كيف يمكن أن يخسر، وفي المقابل فإن التنافس المهني بين البلاط أكثر مما تظهر كيف يمكن أن يخسر، وفي المقابل فإن التنافس المهني بين الحلاق والصباغ لم يعد ضروريا ضرورته بين المعماري والنقاش، فهذان الأخيران الحلاق والصباغ لم يعد ضروريا ضرورته بين المعماري والنقاش، فهذان الأخيران العمل، فهما مضطران لأن يتعاونا مع مخاطر الاحتكاك والتنافس في لحظة العمل، فهما مضطران لأن يتعاونا مع مخاطر الاحتكاك والتنافس في لحظة الجائزة الختامية.

ولكن قد تبدو العلاقة بين الطرفين الأخيرين المعمارى « رمبام» والحلاق أبوصير أقل قوة ، لكن من السهل العثور على خيوط الشبه فيها ، فرمبام ليس فقط معماريا ، ولكنه أيضا طبيب ومهندس وكيميائي وفلكي ومستشار سياسي ، وهو واحد من الشخصيات التي تستطيع أن تفعل كل شيء، وهي صفة يمكن أن تلصق عادة بحلاق الملك لأن الذي يتناول لحية جلالته كل يوم يكون أقرب الناس إلى أذنه.

إن الحلاق والصباغ فى ألف ليلة وليلة ، يخرجان من أوساط أقل علوا، ويبدوان أن وكأنهما إسهام تقدمه أوساط « الصناع» فى العبقرية العالمية للقصة الشعبية فشىء ما يحملهما فى تلك المغامرة البحرية ولا يكادان ينامان فى الإسكندرية ، حتى يستقيظا على هواء آخر وبلاد أخرى وتحملهما المصادفة للقاء الملك ، ويقترحان عليه الإصلاح فى مملكته، وهنا تأتى ضربة الحظ الأولى التى ترفعهما إلى مصاف كبار الموظفين .

بهذه الطريقة يصبح الحلاق الفقير الذى لم يغلق كفيه على دينار ذهبى يوما ، يصبح معماريا ، كأبطال القصص الذين سبقوه في التراث اليهودي والهندي

والروسى ، وبناؤه للحمام هو الصدى البعيد للقصر الذى بناه المعمارى من قبل . وكاد أن يحترق فيه، ولكن الانتقال هنا يتم بطريقة ذكية ، فالحلاق حين يصبح معماريا لا يبنى قصرا ولكنه يبنى « حماما» وهو شىء داخل فى إطار مهنته الأولى .

وموضوع الحمام يثير بدوره موضوع « العجينة النازعة للشعر» والذي كان مدخلا للمكيدة التي دبرها أبو قير ، ومع أن المكائد التي يمكن أن يدبرها منافس لمنافسه لا تحصى في القصص، فإن من الصعب تخيل مكيدة على هذه الدرجة من الإحكام في موقعها ، والفولكلور الشرقي على نحو خاص ، مليء « بالمقالب التي تدبر من خلال العجين اللاصق » .

Jaques de Vitry في مجموعة التي تحكى في مجموعة المهرج أن في عن مهرج التقى بفارس ملتح في حمام القديسة جان دارك ، وأفهمه المهرج أن في حقيبته مرهما يعطى للبشرة التورد والحيوية، ورفض أن يعطيه منه شيئا ، وخرج المهرج متناسيا حقيبته ، فهجم عليها الفارس ، وأخذ علبة المرهم ودهن بها وجهه وإذا به يلتصق بشعر لحيته ولا يخرج إلا معه وأصبح سخرية للجيش كله (١).

وجزء من الإحكام في هذه النقطة يأتي من تداعي الجزئيات فالعجين اللاصق وهو حارق ، يراد استعماله في ماء الحمام ، يستدعي تدبير المكيدة جزءا مماثلا ، أن يوضع أبو صير في جوال مملوء بالجير وهو حارق ويلقى به في ماء البحيرة ، لكي يموت «حرقا وغرقا» في نفس الوقت « والعجين اللاصق يقع في منطقة بين الحرق والغرق هو نصف عقاب لأنه يحرق الشعر كالنار ونصف ثواب لأنه يرد البشرة ناعمة كالماء، وهذا الغموض في الخصائص بهيئ الجو للمكيدة، فأبو صير بناء على نصيحة أبو قير ، يتصور العجين اللاصق كموصل لألطف وأنعم ملمس للبشرة يريد الوصول إليه من خلال صناعته ، والملك بناء على نصيحة أبو قير نفسه لا يتصور من العجين إلا جانب السلخ والنزع ، ويقرر على الفور أن يرد على تصور أبو صير بوضعه في الجير الحارق والماء المغرق .

<sup>(1)</sup> Die Exempla aus den Sermones Feriales et communes Heidelberg. Creven, 1914 P. 46 - 47. Cite Par Bremond. op. cit.

## «قصة الحوار المبدع»

لم يكن الغرب المسيحى يجهل تماما موضوع « أبو صير وأبو قير» فهنالك أحداث تتشابه مع أحداثها في قصة الحوار المبدع Dialogus creaturarum وهي منسوبة إلى مؤلف غير معروف يدعى نيكولا دى برجام Nicolas de Pergame ألى طبيب من ميلانو يدعى ماينودى ماينيرى Maynode Maynerie عاش في حوالي ١٣٦٠ – ١٤٠٠ .

#### والقصة تقول ما يأتى:

كان هناك إمبراطور، وكان لديه اثنان من الصناع ، أحدهما خياط والآخر حلاق ، وكان الذي يقص الثياب يكره من يقص الشعر؛ لأن له حظوة لدى الإمبراطور أكثر منه ، ومن هنا فقد كاد له لدى الإمبراطور ، واتهمه أنه يقول أن رائحة الامبراطور كريهة وأنه لا يكاد أن يطيقها عندما يقترب منه ليحلق له لحيته . وأمر الملك أن يوضع الحلاق في جوال وأن يلقى به في البحر ، لكن الحلاق رشا البحارة يعطى للبحارة إشارة للتنفيذ، وقع منه خاتمه في البحر ، لكن الحلاق رشا البحارة وهرب معهم إلى بلاد بعيدة حيث كون بها ثروة طائلة ، وذات يوم اشترى سمكة فوجد في بطنها الخاتم ، فعاد به وقدمه للإمبراطور وبرأ نفسه أمامة من التهمة التي ألصقت به ، وعندما طلب منه الملك اختيار جائزة ، اختار أن يلقى بالخياط – الذي كان قد سعد كثيرا بموت الحلاق – في البحر ، وهي نفس المكان .. وهكذا عاد الحلاق إلى مكانته لدى الإمبراطور ، ومات عدوه الذي كان يظن أنه انتصر ، ومن هنا جاء قول الحكيم سينيك .

توقع أن تجد من الآخرين ما تتوى أن تفعله بهم (١).

<sup>(1)</sup> Cit Par. Claud Bremomd - op. cit.

فى هذه القصة نجد موضوع أبو صير وأبو قير مع بعض الاختلافات التى تؤكد البعد الزمنى للقصة الأصلية .

فالعنصر المستمر في أبطال القصة الذي يمكن أن يقارن مع أبطال القصص الأخرى يتمثل هنا في الحلاق فقط ، ولكن الحلاق هنا ليست له كفاءة معمارية ، ومنافسه هنا ، يصبح « خياطا» يقص الثياب ، ولنلاحظ ذلك التحول « الانزلاقي» من شخصية « النقاش» ملون الجدران في القصر إلى شخصية « الصباغ» ملون الثياب ، إلى شخصية « الخياط» قاص الثياب .

و هدف المنافسة هنا يتضاءل كثيرا ، فلم يعد صراعا على السلطة أو الحظوة بين اثنين من كبار شخصيات البلاط بقدر ما هو تصفية حساب قديم بين اثنين من الخدم ، ليسا من العلماء ولا من الصناع ولا من الساسة ، وإنما تدفعهما الغيرة من استثثار أحدهما بحظوة سيده دون الآخر .

وإذا كانت المكيدة هنا قد احتفظت من مكيدة أبو صير وأبو قير بمصير الإغراق، فإنها غيرت الدافع من قضية العجين اللاصق إلى الرائحة الكريهه.

شخصية الصديقين القديمين اللذين ينقلبان إلى متنافسين عدوين تظهر جذور صداقتهما بوضوح فى أبو صير وأبو قير ، وتخف قليلا فى القصة اليهودية وتختفى تماما فى القصة الإيطالية ، هنالك فارق دقيق آخر يظهرفى طريقة إخفاء المحكوم عليه بالفرق ، ففى ألف ليلة يخفيه « الكابتن» فى جزيرته فى انتظار أن يمر- غليون» يحمله ، وفى القصة اليهودية يخفيه الوزير فى جزيرة قريبة، لكنه فى القصة الإيطالية يهرب والبحارة معه إلى بلاد نائية ويصيب بها كثيرا من الشراء. وطريقة الإلقاء فى الماء هنا تبدو منقولة عن ألف ليلة . والنص اللاتينى للحكاية يقول بالدقة : أمر الملك أن يوضع الحلاق فى جوال حتى رقبته ، ويربط به لحجر ويرمى فى الماء، لكن ذلك سوف يترك بقية الأحداث غير معللة ، فكيف استطاع البحارة أن يخدعوا الملك ، الذى كان يشرف بنفسه على تنفيذ الحكم ؟

ونقطة أخرى ضعيفة في القصة الإيطالية.. ما قيمة خاتم الملك الذي ضاع منه سنوات طويلة ورده إليه الحلاق ؟

### خاتم الملك في التراث الديني والأدبي

ولنرجع إلى حكاية خاتم الملك التى أفقدتها القصة الإيطالية معناها ، ولم تعد خلالها إلا محاكاة ميكانيكية . وأسطورة الخاتم ترجع إلى أسطورة بوليقراط وقد Polycrate . وفي إحدى الروايات التى تعكس التصور الهيليني ، يبدو بوليقراط وقد عرف أن ثروته (غير الشرعية) تغضب الآلهة فقرر أن يلقى في البحر عن طواعية خاتمه رمز ملكه وقوته ، وبعد عدة أيام وجد بوليقراط الخاتم في بطن سمكة ، وضعت أمامه على المائدة فعرف أن الإلهة رفضت ما قدمه ، وفقد الأمل في استمرار ملكه ، وعلى العكس يبدو الملك في حكاية أبو صير وأبو قير وقد ارتبط سر قوته وملكه بوجود الخاتم معه ، وعندما سقط منه الخاتم رغم إرادته في الماء وضعت قوته وملكه في خطر . وعندما وجد الخاتم في قلب سمكة وقدم له عادت إليه الطمأنينة والأمان، ودون شك فإن التقاليد الإسلامية تبدو ضد المساومة التي حاول بوليقرا ط أن يخدع بها الآلهة ، فالله هو الذي يهب ويمنع ولكنه لا يقبل التملق ، فإذا سقط الخاتم رمز الملك في الماء فمهناه أن الله قد حرم حامله من السلطة ، وإذا عاد إليه الخاتم فممناه أن الله قد أعادها إليه .

على هذا النحو قلب التراث الإسلامي الشعبي أسطورة بوليقراط، وعلى نحو مسائل أيضا أدمج بها حكاية أخرى هي حكاية «خاتم سليسان» ربما تأثرا بالإسرائيليات، وفي هذا المجال فإن هناك نصا أورده كثير من المفسرين في تفسير قوله تعالى في سورة ص: «وَلَقَدْ فَتنّا سُلَيْمَانَ وَٱلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيّهِ جَسَدًا ثُمّ أَنَابَ» (٢٤) يقول البيضاوي في أنوار التنزيل: كانت لسليمان أم ولد اسمها أمينة إذا دخل للطهارة أعطاها خاتمه، وكان ملكه فيه، فأعطاه لها يوما فتمثل لها بصورته شيطان اسمه صخر وأخذ الخاتم وتختم وجلس على كرسيه فاجتمع عليه الخلق ونفذ حكمه في كل شيء إلا فيه وفي نسائه، وغير سليمان عن هيئته فاتاها يطلب الخاتم في كل شيء إلا فيه وفي نسائه، وغير سليمان عن هيئته فاتاها يطلب الخاتم فطردته فعرف أن الخطيئة أدركته فكان يدور على البيوت يتكفف حتى مضي أربعون

يوما فطار الشيطان وقذف الخاتم في البحر فابتلعته سمكة فوقعت في يده فبقر بطنها فوجد الخاتم وخر ساجدا وعاد إليه الملك (١)

وهناك كثير من المفسرين يعزون هذه الرواية إلى الإسرائيليات وقد تكون كذلك ، ولكن الذي يعنينا هنا في الدراسة المقارنة أن مثل هذه الرواية كانت شائعة على ألسنة الناس في العالم الإسلامي في الوقت الذي كتبت فيه حكايات تستلهمها مثل حكاية أبو صير وأبو قير ، ومن خلالها تم تبادل التأثر والتأثير مع الآداب الأخرى .

والفارق الرئيسي بين حكاية خاتم سليمان، والقصص الثلاث التي رويناها أن سليمان قد وجد بنفسه الخاتم الذي يبحث عنه، بينما رامبام ، وأبو صير ، والحلاق الإيطالي وجد كل منهم الخاتم وحمله إلى الملك ، والشيء السحرى الذي هو سر الملك ، لم يكن يفيدهم إلا في إثبات براءتهم الشخصية من تهم نسبت إليهم ، ومن ثم فالخاتم في حالتهم رمز للولاء وليس رمزا للملك . ويمكن أن يلاحظ في هذا الصدد أن القصة الإيطاية لم تشر إطلاقا إلى علاقة الخاتم بالملك، ومن ثم فإن من غير الواضح استغلاله فيها شفيعا لبراءة الحلاق، وعلى العكس فإن قصة ألف ليلة شديدة التحديد ، لكنها يمكن أن تعد ركيكة من إحدى الزوايا ، فقيمة الخاتم بصيانة هذا الملك من الزوال ، ومن ثم تبدو هنا بعض نقاط الضعف : كيف لم يعرف مثلا أبو صير بقوة وتأثير الخاتم ، وهي قوة شائعة على المستوى الشعبي وتركه يطير رقاب اثنين من الأتباع كما تشير القصة في ألف ليلة ؟ ثم لماذا لم وستغل الملك في غضبته الأولى ضد أبو صير ، هذا الخاتم ليطير رقبته ؟

وفى الحقيقة فإن « علة » صون الخاتم للمملكة من السقوط ، يبدو أنها من اختراع الرواة المتأخيرن ، الذين توقفوا عن استخدام سحرية الخاتم فى كل جزئية من القصة لاستجلاب المنفعة ، وفى ألف ليلة يمكن أن يقال أن الملك هنا

<sup>(</sup>۱) البيضاوي - انوار التنزيل وأسرار الناويل - تحقيق محمد سالم محيسن - مكتبة الجمهورية العربية ص ٣٨٢ ، وانظر روايات مماثلة عند الطبري وابن كثير في تفسير هذه الآية .

ملك ، لا لأن الخاتم معه كما كان الشان مع الملك سليمان ، ولكن لأن الناس يخافون من الخاتم الذي معه، وعندما يفقد هذا السلاح المطلق ، فإنه لا يفقد التاج مباشرة كما فقده سليمان ، ولكن يخاف أن تكتشف فيه نقطة الضعف تلك . وعندما رأى القبطان الخاتم في يد أبو صير ، ورأى فيه ملك البلاد ، كان أبو صير أعقل من هذا ، فرفض منه هذا التصور ، كما رفض من بعد منصب الوزير ، وقنع فقط بالغنى الذي يحصل عليه ، وببراءة الطوية التي يحملها، وبالرحلة الطويلة التي يقوم بها ، وتلك في الواقع هي أهداف الطبقة التي كتبت لها ومن خلالها هذه القصة .

ولنعبر الآن من حكايتى بوليقراط والملك سليمان إلى قصصنا الثلاث رامبام والحوار المبدع وأبو صير وأبو قير . حيث نجد تغييرا جذريا في استعمال الخاتم كمحرك الأحداث ، ففي الأسطورتين ، نجد أن البطل هو الملك ، وأن قيمة الصياد الذي يجد السمكة ويقدمها ضئيلة ، ولكن في القصص ليس المهم أن الملك وجد خاتمه ، ولكن المهم هو مصير المخلص الذي قدم له هذا الخاتم . وفي ضوء هذا التفسير يمكن أن يفهم أن سقوط الخاتم في البحر هو إرادة إلهية قصد بها تبرئة المخلص وإظهار المذنب الحقيقي الظالم .

و هذا الخاتم يمر بإرادة الله من يد الملك القادر إلى يد الضحية؛ ليكون بين أصبعه مصير جلاده نفسه ، والمعنى العميق أن السماء يمكن في أي لحظة أن تتدخل لتقلب ميزان القوى بين الأقوياء والضعفاء ، وترد الغنى فقيرا والفقير غنيا ، وتحول فجأة مصير بائس كان فقد الأمل في الإنقاذ .



# الدوائر المتشابكة دراسة في الصياغة الروائية المصرية لحكايات ألف ليلة وليلة

كثيراً ما اهتم الدارسون الغريبون الذين تناولوا (ألف ليلة وليلة) ، بما أسموه « عبقرية الكاتب المصرى المجهول » الذى ارتقى بهذه الحكايات الشائعة إلى مصاف المراتب الأولى من الفن القصصى العالمي . ولقد كان ماكدونالد يتساءل :

« من هو الفنان أو الفنانون المصريون الذين كتبوا قصص معروف وجودر وأبو قير ؟. ومن الذى ابتكر حكايات الأحدب ، وحكاية مزين بغداد ؟ ومن هو الذى كتب قصة علاء الدين بالعربية ؟ إن هذه الحكايات جميعاً فيها من الواقعية المباشرة الإنسانية ، ما يرى القراء الغربيون أنه يباين كل المباينة ما في القصص الفارسي أو الهندى من بعد عن الواقع ... ما هي سيرة أولئك الرجال وكيف كانوا يعيشون ويكتسبون ؟ أولئك الأفذاذ في الأدب الشرقي » (١) .

ولعل هذه العبقرية القصصية ، للكاتب المصرى المجهول الذى أعطى لحكايات (ألف ليلة) في مجملها صياغتها الأخيرة ، هي التي طورت الانطباع الذي كان قد تكون إزاء أصول هذه الحكايات في عهد ترجمتها الأولى ، بأنها حكايات " باردة " إلى ذلك الانطباع المنبهر الذي عبر عن جانب منه ماكدونالد الذي يمكن أن نلمس الفارق بينه وبين شهادات مؤرخي الأدب العربي القديم عن النسخة القديمة ، يقول ابن النديم المتوفى سنة ٨٣٥ هـ عند حديثه عن (ألف ليلة) :

<sup>(</sup>۱) ماكدونالد : دائرة المعارف الإسلامية (النسخة العربية) ، جـ٤ ص٢٠٩ ، دار الطعب ، القاهرة ، د. ت .

" والصحيح إن شاء الله أن أول من سمر بالليل الإسكندر ... واستعمل لذلك بعده الملوك " هزار أفسانه " ويحتوى على ألف ليلة ، وعلى دون المائتى سمر ، لأن السمر ربما حدث في عدة ليال ، وقد رأيته بتمامه دفعات وهو بالحقيقة كتاب غث بارد الحديث " (۱)".

وما بين هذه المرحلة التي كان يوصف فيها القصص الغُفل لـ (ألف ليلة) بالبرود والغثاثة ، شأنه في ذلك شأن قصص الحكمة والموعظة من جهة ، والمرحلة التي انتهت إليها صياغتها الفنية في مصر في القرن السادس عشر الميلادي / العاشر الهجري من جهة أخرى ، لعب قلم القصاص المصرى المجهول دوراً مهماً في تطوير فن القصص العربي ، وتحويله من الطرفة أو النادرة أو الخرافة إلى القصة والرواية بمعناها الفني ، وكما يقول ليتمان :

« فقد اتخذ الأدب القصصى في مصر شكلاً لا عهد للأدب العربى به ؛ ذلك هو شكل القصة بالمعنى الذى نفهمه من كلمة Roman في اصطلاح الفرنك ، فإن المعروف الشائع من قبل إنما كان المثل Fable والأقصوصة Conte والحكاية (۲) . Nouvelle

هذا النوع من التطوير كان لابد أن يتم على يد قصاص يمتلك القدرة على التطويل والتحليل والعلم بطبائع النفوس، وتوجيه الحديث إلى طبقة عريضة من "الجمهور"، وهي خصائص لم تتكامل لدى القاص العربي القديم في الحجاز أو الشام أو العراق، حين سادت نغمة الإيجاز في القول وشعارها "حسبك من القلادة ما أحاط بالعنق"، وساد منطق توجيه الخطاب إلى الملوك وما يتطلبه من تلميح يغني عن التصريح وصمت لا يقل زينة عن الكلام، وتأثرت كتب الخطاب النثري، بما ترجم عن الفارسية في هذا المجال من الحديث عن "آداب المجالس". وقد بعد القاص المصري عن كل ذلك، وانطلق في فن الحكاية مفصلاً ومحللاً،

<sup>(</sup>١) الفهرست لابن النديم ، طبعة فلوجل ص ٣٠٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر : دائرة المعارف الإسلامية ، النسخة العربية جـ٤ ص ٢١٣ .

استجابة لخصائص عرقية وبيئية قديمة ، ساعده عليها فيما يبدو تأخر وجود سدة الخلافة العظمى في مصر ، وما يتبعه ذلك من التعود على نسيج الحكاية امتثالاً لمبادئ آداب مخاطبة الملوك ، بل إن هذه السدة عندما انتقلت إلى مصر في العصر الفاطمي ووجدت هذا الفن القصصي قد نما وترعرع ، لم تتردد في استخدامه كما هو في بعض الأحايين لخدمة أهداف الدعاية والسياسة ، فلقد قيل:

" إن ريبة حدثت في قصر العزيز بالله (الفاطمى) فتناقلتها الأفواه ورددتها الأندية فطلب إلى شيخ القصاص يومئذ يوسف بن إسماعيل أن يلهى الناس عنها بما هو أروع منها ، فوضع قصة عنترة ونشرها تباعاً في اثنين وسبعين جزءاً سمرت بها مجالس القاهرة منذ ذلك الحين إلى اليوم " (۱) .

ولاشك أن منهج " الإلهاء " الدعائى هذا ، قد اتبع فى كثير مما نجده من نماذج بين أيدينا اليوم فى القصص الشعبى فى (ألف ليلة) وغيرها ، وهو منهج أفاد التراث الأدبى كثيراً ، ربما من حيث لم يرد ، غير أن القصاص المصرى ، لم يكن يجلس فقط فى انتظار أوامر الإلهاء ، وإنما كان يتوجه إلى جمهوره الذى كان يمثل بالنسبة له ما تمثله وسائل الإعلام والترفيه المعاصرة ، وكان ينتظر منه وجبة التسلية المسائية والمنتدبات والمقاهى ، وكان رزق هؤلاء القصاصين يتحدد على قدر ما لديهم من القصص ، وهم حريصون على ألا ينضب المعين لكى لا تنقطع أسباب الرزق ، ومن ثم فقد كانوا يعيدون فى بعض الأحيان تناول القصص العراقى أو الهندى أو الفارسى مع مزجه بالطابع المصرى القصصى ، وإيجاد ألوان من التوالد تتم فى شكل قصص فرعية أخرى قد تكون ذات أصول مفايرة لأصول القصة الرئيسية ، ونحن نلتقى بهذا النمط كثيراً فى (ألف ليلة) ، وربما كان من أكثر حكاياته شهرة " حكاية أحمد الدنف وحسن شومان مع دليلة المحتالة وبنتها زينب النصابة " (۲) التى نود أن نقف فى هذه الدراسة أمام تحليل بنيتها ودلالاتها الفنية المتعددة.

<sup>(</sup>١) السابق ص ٢١٢ .

<sup>(</sup>٢) ألف ليلة وليلة ، مطبعة صبيح بمصر (د . ت) جـ٣ ص٢١٢ وما بعدها .

## التجسيد الفنى لصراع السلطات في حكاية دليلة المحتالة

تتكون الحكاية من ثلاث حكايات تم المزج بينها ، وتتتمى الحكايات الثلاث مكانيا إلى القاهرة وبغداد وعالم السحر ، وتتتمى زمانيا فى الحكاية إلى عصر الخليفة هارون الرشيد ببغداد ، وصلاح المصرى مقدم ديوان مصر ، لكن ذلك الانتماء الحكائي لا يتطابق بالضرورة مع الانتماء الواقعى الذي يمكن الاستئناس في تحديده ببعض الإشارات اللغوية والتاريخية الواردة في الحكاية كما سنعود إلى ذلك فيما بعد ، في محاولة للاقتراب من زمن الحكاية وزمن الصياغة.

وتبدأ الحلقة الأولى من الحكاية على النحو التالى:

"كان فى زمن هارون الرشيد رجل يسمى أحمد الدنف ، وآخر يسمى حسن شومان ، وكانا صاحبى مكر وحيل ، ولهما أفعال عجيبة ، فبسبب ذلك خلع الخليفة على أحمد الدنف خلعة ، وجعله مقدم الميمنة ، وخلع على حسن شومان خلعة وجعله مقدم الميمنة ، وخلع على حسن شومان خلعة وجعله مقدم الميسرة ، وجعل لكل منهما جامكية فى كل شهر ألف دينار ، وكان لكل واحد منهما أربعون رجلاً من تحت يده ...

وكان في البلدة عجوز تسمى دليلة المحتالة ، ولها بنت تسمى زينب النصابة فسمعتا المنادى بذلك ، فقالت زينب لأمها دليلة : انظرى يا أمى هذا أحمد الدنف ، جاء من مصر ولعب " مناصف " (١) في بغداد إلى أن تقرب عند الخليفة وبقى مقدم الميمنة ، وهذا الولد الأقرع حسن شومان مقدم الميسرة .. ونحن معطلون في هذا البيت لا مقام لنا ولا حرمة وليس لنا من يسأل عنا ، وكان زوج الدليلة مقدم بغداد

<sup>(</sup>۱) تستخدم كلمة المناصف بمعنى الحيل، وإظهار القدرة على تفزيع العامة أو الإضرار بهم بوسائل غير مباشرة ، والكلمة عامية لعلها مأخوذة من بعض مشتقات مادة "نصف". ومنها كما يقول صاحب القاموس المحيط ، "انتصف منه ، استوفى حقه منه كاملاً حتى صار كل على النصف سواء "، ومن هذه المشتقات كذلك "المنصف كمقعد ومنبر الخادم ، وجمعها مناصف "، القاموس المحيط جـ٢ ص ٢٠٧، مطبعة الحلبي - ١٩٥٢.

ويضيف المعجم الوسيط إلى هذه الصيغ : " أنصف فلاناً من فلان ، استوفى حقه منه ". المعجم الوسيط جـ ٢ ، ص ٩٦٣ ، مجمع اللغة العربية ١٩٨٥ ، القاهرة .

سابقاً ، فقالت زينب لأمها : قومى اعملى حيلاً ومناصف ، لعل بذلك يشتهر لنا صيت في بغداد وتكون لنا " جامكية أبينا " .

ويقدم هذا المشهد الأول من الحكاية مسرح الأحداث وعناصر الصراع الرئيسية ، فالمسرح يتجسد في بغداد عاصمة الخلافة ، التي جاء إليها من مصر أحمد الدنف ولعب مناصف إلى أن تقرب إلى الخليفة فأسند إليه جانباً من السلطة يتمثل في شغل منصب مقدم الميمنة في شرطة بغداد والتمتع بالمزايا التي تتبع ذلك المنصب من راتب كبير وأعوان معتمدين ونفوذ ينادى في الشوارع باحترامه باسم الخليضة ، وهذه المرزايا هي التي سوف تحدد أطراف الصراع ، فسوف يستيقظ ورثة السلطة السابقة في المنصب ذاته ممثلين في أرملة مقدم الشرطة السابق " الدليلة " وابنتها " زينب " اللتين رأتا إمكان تحدى السلطة الجديدة من خلال إزعاج " الأمن العام " إثباتاً للمقدرة وطلباً لعودة المزايا السابقة ممثلة في عودة راتب الزوج السابق ، وطمعاً في الوصول إلى منصب آخر من مناصب الدولة . الكبرى وهو مستولية أبراج حمام الرسائل ، التي هي (أعز على الخليفة من ولده) والتي كانت بعض مسئوليات زوج دليلة، صراع إذن بين السلطة الحالية والسلطة السابقة ، بين القوة الظاهرة والقوة الخفية ، وأخيراً بين عالم الرجال وعالم النساء. ولربما يثير هذا المشهد الأول ، إلى جانب مسرح الأحداث وتحديد أطراف الصراع ، تساؤلات حول الاقتراب من تحديد زمن وقوع الحدث وزمن صياغته، والواقع أن محاولات من هذا الطراز كانت تبدو لدى بعض الدارسين مستبعدة في بداية الاهتمامات الحديثة بـ (ألف ليلة) كما كانت تقول الدكتورة سهير القلماوى:

" من الصعب أن نحدد لليالى عصراً بعينه ، ومن الصعب أن نحدد للقصة بعينها عصراً معيناً ، ولكن هذه الصعوبة في أمر البيئة لا تهم كثيراً " (١) .

<sup>(</sup>١) سهير القلماوي ، ألف ليلة وليلة ، ٢ ، دار المعارف ، القاهرة ١٩٥٩ ص ٢٢٩.

غينر أن هذه الصعوبات بدت أقل مناعة عند باحثين آخرين ، حاولوا تحديد زمن الصياغة في مجمله ، فرأى وليم لاين <sup>(١)</sup> أن العمل تمت صياغته بين ١٤٧٥ و١٥٢٥ ، ويرى أحمد حسن الزيات أنها دونت ما بين عامى ١٥١٧ و ١٥٢٦ وبني رأيه على أن أقدم مخطوطة معروفة هي التي نقلها رجل إلى الشام من طرابلس وكتب عليها تاريخ امتلاكها عام ٣٤٣ هـ الموافق لعام ١٦٣٦ م ، فإذا افترضنا أنها دونت قبل هذا التاريخ بعشر سنوات أي عام ١٥٢٦ ، وهو الزمن الأقرب ، وعلمنا ورود مصطلحات كالباب العالى وبعض النظم العثمانية التي لم تعرف في مصر إلا بعد دخول العثمانية ١٥١٦ ، أمكن حصر التدوين في هذه الفترة  $(^{7})$  . ولقد حاول باحثون آخرون . أن يقتربوا ، من خلال الإشارات اللغوية والتاريخية ، من معرفة الحدث المحتمل . وهي القصة التي بين أيدينا كشير من الإشارات، التي تساعد على الاقتراب من الزمن التاريخي ، فهناك بعض المصطلحات اللغوية المستخدمة ، التي يمكن أن تقودنا إلى فترات زمنية معينة. فمصطلح "المهندس " يتردد في الحكاية أكثر من مرة ، تقول دليلة : " إن لي بيتاً كبيراً قد خسع وصلبته على خشبة وقال لي المهندس اسكني في مطرح غيره لريما يقع عليك " (٣) ، ونستطيع أن نصعد بهذا الاستعمال حتى القرن السابع الهجرى بالثالث عشر الميلادى ؛ فابن منظور (٦٣٠-٧١١ هـ) يذكر في لسان العرب ، كلمة المهندس ويفسرها بأنها تعني " المقدر لمجاري المياه والقني واحتفارها حيث تحضر وهو مشتق من الهنداز وهي فارسية " (٤) ، وإلى القرن نفسه أيضاً تعود كلمة " الخازندار " التي تستخدم في الحكاية وتعود إلى مفردات العصر المملوكي ، لكن " أندريه ميكيل " (٥) يستطيع أن

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف الإسلامية ، الطبعة العربية ، مرجع سابق .

<sup>(</sup>٢) انظر: أحمد حسن الزيات ، ألف ليلة وليلة ، محاضرات المجمع العلمي بدمشق ، ج٣ ، وانظر في عرض هذه الآراء ومناقشتها ، شفيق معلوف : حبات زمرد ، وزارة الثقافة والإرشاد القومي ، دمشق ١٩٦٦ .

<sup>(</sup>٣) الف ليلة وليلة جـ٣ ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) انظر لسان لعرب لابن منظور جـ٦ ص ٤٧١٠ ، طبعة دار المعارف ٠

<sup>(5)</sup> Andre Miquel Sept Contes des Mille et une nuits. pp. 54 et suivants .Sindbad. Paris 1981.

يصعد بنا قرناً آخر من خلال استخدام كلمة "جامكية " بمعنى الأجر أو الراتب، فقد استخدمت بهذا المعنى في نهاية العصر السلجوقي في أواخر القرن السادس الهجرى الثاني عشر الميلادي، وقد تساعد في هذا الاتجاه التنظيمات الإدارية الواردة في الحكاية مثل " أبراج الحمام " ، ووجود تنظيم عال لها ممثلاً في وظيفة « براج إلسلطان » التي أنشئت في عهد صلاح الدين الأيوبي ت ٥٨٩ هـ / ١١٩٣ م ، أما تشكيلات جماعات الشطار التي تقوم الحكاية الأولى عليهم ممثلة في أحمد الدنف وحسن شومان ، وتتصل بها النحكاية الثانية مع بطلها على الزيبق ، فيمكن أن تكون لها دلالاتها من خلال تلمس الوجود الحقيقي أو المتخيل لبعض الشخصيات في بغيداد أو القياهرة ، وتأثير ذلك على تحيديد التاريخ الحقييقي للحدث <sup>(١)</sup> . فشخصية أحمد الدنف تعود إلى الأدب الشعبي المصرى وترجع إلى القرن الرابع الهجري / العاشر الميلادي ، ويحتمل أن تكون قد شاعت التسمية لدى جماعة الشطار وقطاع الطرق ، فقد ثبت أن هناك قاطع طريق يحمل هذا الاسم ، أعدم في أ مصر ٨٩١ هـ /١٤٨٦ م ، وكذلك بالنسبة لشخصية على الزيبق الذي كان رئيس عصابة في بغداد في القرن الخامس الهجري / الحادي عشر الميلادي ، مع أن الحكاية تجعل القاهرة مقراً لبدايته ، وبغداد مسرحاً لنشاطه ، على ما سنرى . وربما يقود ذلك كله من خلال المقاربة والمقارنة إلى أن تكون أحداث الحكاية يحتمل وقوعها في عهد الخليفة الناصر ت ٦٢٢ هـ / ١٢٢٥ م ، وإلى أن تكون قد دونت في مصر ، في القرن الثالث عشر الميلادي أو في أعقابه .

جماعات الشطار هي التي تشكل عصب الحكاية ، وهي التي تحدث تحالفاً غير مكتوب مع الدولة ، مؤداه أنه ينبغي أن تتمتع هذه الجماعات بالمزايا المخصصة لقادة الشرطة ، وأنها لكي تحصل عليها ينبغي أن تثبت أولاً قدرتها على المناورة وسط جموع الشعب وإلحاق الضرر بمن تشاء ، وتصل قوة المناورة غايتها ،

<sup>(1)</sup> Voir : Cl. Cohen. Mouvements Populaires et autonomisme urbain dans I, Asie musulmane du Moyen Age. Leiden 1959

عندما تستطيع إلحاق الضرر بجماعات موكلة بحفظ الأمن ، ساعتها يستطيع قائد الجماعة الخفية الجديدة ، أن يحصل على اعتراف به من حكام الدولة وأن ينادى باسمه في الأسواق مقدما مطاعاً ، وتخصص له الجامكية ويدخل ديوان الخليفة ليقف على بساطه ويأكل من سماطه . والراوى يدبر تسلسل الأحداث في الحكاية من خلال حلقات الصراع بين القوة الظاهرة والقوة الخفية ، السلطة الحالية والسلطة السابقة المترقبة ، القوة الخشنة والقوة الناعمة ، هي كلها قوة متضادة ، تسمح للراوى بالوصول بسامعه إلى كثير من اللحظات التي تنبهر فيها الأنفاس ويتوهج فيها الخيال .

فى هذا المشهد ، تتجسد القوى المضادة من خلال دلالات أسماء الأعلام لأطراف الصراع ، ففى الطرف الأول (الرجال) يوجد أحمد الدنف وحسن شومان ، ويدل اسم الأول منهما على المرض الثقيل الشديد والثاني على الشؤم أو على الشوم وهى العصى الغليظة التي كانت تستخدم أسلحة في صراعات هذه الطوائف (۱) . وتتجمع إذن في اسميهما مظاهر التخويف والبأس المعلن ، وعلى عكس ذلك تتجسد في أسماء الطرف الثاني (النساء) صفات القوة الخفية ، المحتالة والنصابة . والراوي يقدم لنا فريق الصراع في الطرف الثاني من خلال قناع نسائي حتى لو وجد بين أفراده بعض الرجال ، فمحور هذا الفريق دليلة المحتالة التي كان زوجها (ولا اسم له) مقدم بغداد السابق ، وترك لها بنتاً متزوجة (لا اسم لها) فأنجبت ولداً هو أحمد اللقيط (لا اسم لأبيه) ، ولدليلة بنت أخرى عازية هي زينب النصابة ، وأخ هو رزيق السماك (لا اسم لأبيه) ، كان رئيس فتيان العراق وتاب لكي يتحول إلى سماك ، فالفريق كله ينتمي إلى دليلة وينتسب إليها.

وعلى عكس ما يتوقع السامع من الراوى ، لا تبدأ المبادرة من فريق الرجال الذى تولى السلطة لكى يثبت جدارته وهيبته ، فالواقع أنه أثبتها قبل أن يتولى ، من

<sup>(</sup>۱) انظر : معجم أسماء العرب ، جامعة السلطان قابوس ، مادة \_ دنف " جـ١ ص ٥٩٥ ، ومادة شومان جـ١ ، ص ٩٧٠ ، جامعة السلطان قابوس – مكتبة لبنان ١٩٩١ .

خلال المناصف ، وإنما تبدأ المناورة من خلال فريق النساء من خارج السلطة في محاولة إثبات عجر من أسندت إليهم مهمة الأمن ، أو على الأقل جدارتهن بالانضمام إليهم ، وسوف يكون مسرح الصراع هو الجمهور الذي عليه أن يكتوى بنار الفريقين، ولكن لحظة الاتصال الأول بالجمهور، في بداية لعبة الصراع ، سوف تكون لحظة دالة ، فالراوى يختار أن تتحرك دليلة نحو امرأة رئيس الشاويشة حسن شر الطريق، لكى تلعب عليها الملصف الأول لكى يتم الإيقاع بمدنى واقع تحت الحماية المباشرة لشرطى ، وبعد أن يتحدد ميدان اللعبة الأولى ، توضع على الفور الخطة بما فيها من وسائل التمويه ، واكتشاف نقطة الضعف ، وتحديد الهدف القريب ، الذي قد يلوح في نهايته أو قبلها هدف آخر يتم وضع خطة جديدة له طلباً للحماية أو النكاية ، ومن ثم ينشأ في بناء الحكاية ظاهرة النمو والتوالد ، لتقترب من الدائرة الواسعة للرواية وتهرب من الدائرة الضيقة للحكمة والمثل .

إن وسائل التمويه تكاد تشكل العمود الفقرى لانسياب الخطة وليونتها وقابليتها لإدخال الإيهام بالتصديق على شرائح مختلفة والتعامل مع كل شريحة بما يتلاءم معها ، فدليلة تبدأ خطتها بالتستر بلباس الدين .

" فقامت ضريت لثاماً ، ولبست لباس الفقراء من الصوفية ولبست لباساً نازلاً لكعبها وجبة صوف وتحزمت بمنطة عريضة ، وأخذت إبريقاً وملأته ماء لرقبته وحطت في فمه ثلاثة دنانير وغطت فم الإبريق وتقلدت بسبح قدر حملة حطب . وأخذت راية في بدها وفيها شراميط حمر وصفر ، وطلعت تقول : الله الله . واللسان ناطق بالتسبيح والقلب راكض في ميدان القبيح ".

ومن خلال هذا القناع سوف تجتاز دليلة عقبة البواب الشيخ على المغربى حارس منزل رئيس الشاويشة الذي يطلب شربة ماء تبركاً فيتناثر أمامه من الليفة عفواً الدنانير الثلاثة التي يقبل التقاطها لأنها هدية من السماء ، تتحول بين يديه إلى " رشوة مباركة " في إشارة إلى قدم العلاقة بين أدعياء الدجل الديني والنفع المادي . وهكذا ، تتهاوي العقبة الأولى لتدخل " الشيخة " إلى خاتون الجميلة زوج.

حسن شر الطريق المحملة بالصياغة والملابس الغالية ، وهدفها استدراجها إلى خارج الحمى ونزع صيفتها ومالابسها . وينبغي أن توضع الخطة سريعاً على أساس من." نقطة الضعف " التي لا تعرفها دليلة ، ولكنها سوف تستشفها بطريقة غير مباشرة عندما تسأل خاتون: "أنا أنظرك مكدرة ومرادى أن تقولي لي ما سبب تكديرك " ، وعندما تعلم أنها عاقر وتخاف أن يتزوج زوجها بأخرى ، ترسم الخطة ، وهي أن تقودها إلى الشيخ أبي الحم الات صاحب الكرامات لكي يفك عقدها ، وتشدها من خلال ذلك معها إلى خارج البيت ، وبالطبع لا يوجد أبو الحملات ، وعليها أن تجد المكان الملائم لتجريدها من الثياب والذهب. وهنا ، يلجأ الراوى إلى توليد مشهد فرعى يعقد ويحل الأزمة في وقت واحد ، ويتمثل في حسن ابن التاجر محسن ، الفتى اليافع الذي يجلس على باب محل أبيه في السوق ، ويبصر دليلة قادمة في ملابس المتصوفة وعلى مسافة منها تقبل فتاة جميلة ، وكانت دليلة قد أوصنها منعاً للريبة أن تحفظ مسافة بينهما في الخطو ، وتلك حيلة مزدوجة الأبعاد من الراوى تضمن حرية الحركة والارتباط والانفكاك، وتتشكل الخطة الجديدة فور رؤية الفتى ؛ تشير دليلة إلى خاتون أن تنتظرها بالقرب من موقع نظر الفتيُّ ، وتجول جولة قصيرة تعرف فيها اسمه وتعود لتناديه به بعد أن تكتشف نقطة الضعف فيه وهي أنه أولع بالفتاة ، فتتحدث له عنها على أنها ابنتها وقد ورثت من أبيها التاجر مالاً كثيراً وهي تخاف عليها من الطامعين ، وتريد أن تخطب لها فتي ملائماً من أبناء التجار ليرعاها ويتاجر في مالها ، وقد وقع اختيارها عليه وتريد أن تجمع بينهما في جلسة يراها فيها على طبيعتها ، وتشير إليه أن يتبعهما مع حفظ مسافة بينهم حتى تدبر الأمر . وتضمن الرواية من هذه القصة الفرعية أن يتحقق أمران : مضاعفة الفنيمة ، ونفى الريبة من خلال تحرك شبه عائلي لامرأة مع بنتها وابنها . وبعد أن تكبر قافلة الصيد ، لابد من بحث عن مكان ملائم ، وتولد دائرة ثالثة تتشابك مع الدائرتين السابقتين عندما تتجه إلى الحاج محمد الصباغ الذي تبدو المعلومات المتصلة به ، وقد توافرت من قبل عند دليلة ، وليس وليدة اللحظة أو الحدس أو السؤال ، كما كان الأمر في الدائرتين السابقتين ، فهو شره طماع وعنده بيت جال صالح للإيجار ، والخطة السريعة أن تفهمه أن بيتها آيل للسقوط ، وأن المهندس نصحها بإخلائه ريثما يصلحه وأنها لا تريد أن يتمرض ابنها وابنتها للمتاعب ، وتريد أن تؤجر منه بيته شهراً أو شهرين . وبعد مساومات يوافق ويعطيها ثلاثة مفاتيح للبيت والقاعة والطبقة ، فتصطحب الفتى والفتاة ، والمسافة بينهما محفوظة ، ويدخل الثلاثة على التوالى : تدخل الفتاة البيت على أنه بيت الشيخ أبى الحملات ، ويدخله الفتى على أنه بيت الأم التى تبحث لبنتها عن عريس ، وتضع كلا منهما في حجرة لتبدأ بعد قليل ضربتها الأخيرة في هذا المشهد ، تفهم الفتاة أنها على رشك لقاء الشيخ أبى الحملات وأنها فقط تخشى عليها شيئاً واحداً ، وعندما تسالها الفتاة عنه ، تقول لها :

" هناك ولدى أهبل لا يعرف صيفاً من شتاء دائماً عريان وهو نقيب الشيخ والما ينت ملك مثلك لترور الشيخ يأخذ حلقها ويشرم أذنها ويقطع ثيابها الحرير".

ومن ثم تنصح الفتاة بأن تتجرد من أشيائها الثمينة لتحفظها لها حتى انتهاء الزيارة، وتسلمها الفتاة ما معها، وتعود إلى الفتى لتفهمه أن ابنتها العروس غاضبة وتظن أن أمها تريد أن تزوجها من فتى مصاب بالجذام، وأن الأم وعدتها لتطمئنها بأن تريها الفتى شبه عار، وطلبت من الفتى أن يعطيها ملابسه وما بها من أموال وأشياء لتحفظها له حتى انتهاء الزيارة، ثم خرجت بمجموع الغنيمتين وانسلت من باب بيت الصباغ تاركة الفتاة تنتظر لقاء أبى الحملات، والفتى ينتش عروسه سيدة الجميلات. ونستطيع أن نتصور خلخلة المعرفة الشخصية التي هي أساس الاطمئنان والتعامل الجماعي من خلال ما أحدثته دليلة في المنصف الأول من رسم شخوص تنكرية لها عند أطراف عدة، تحمل عند كل منها وجهاً مختلفاً، مثل يخاتون والشيخ أبو على وحسن بن محسن، والحاج محمد الصباغ وكذلك صبيه اللذان سوف ترسلهما إلى البيت الذي حبست فيه الضحاط بحجة إعداد غداء ليخلو المحل لها، ولتتمكن من الإيقاع بصاحب حمار غبي، تستدعيه وتفهمه أنها

أم الصباغ وأنها في حاجة لأن تنقل سريعاً ما يمكن نقله من أدوات محل الصباغة وأن تخرب الباقى لتثبت إعسار ابنها و " لأجل إذا نزل كشف من طرف القاضى لا يجد شيئاً في المصبغة "، ويهوى الحمّار على المصبغة تحطيماً وتأخذ هي حماره فتحمل عليه غنيمتها " وستر عليها الستار وعمدت إلى بيتها ودخلت على ابنتها زينع ". ومن الطريف أن يرى الراوى في نهاية المطاف أن إفلات دليلة من خيوط الشبكة المعقدة التي نسجتها هي إنما هو " ستر من الستار "؛ وهي عبارة تسندها اللغة عادة إلى أصحاب النوايا الطيبة عندما ينجيهم الله من بعض المآزق .

وإذا تساءلنا عن "كشف حساب" الجولة الأولى من المنصف ، أو الفصل الأول من الرواية ، فسوف نجد العصاد الفنى الأول في لحظة المكاشفة أو التعرف حيث تمتزج المأساة بالملهاة امتزاجاً شديداً ، عندما يلتقى الفتى والفتاة المحبوسان شبه عاريين في بيت الصباغ ، تظنه " نقيب" الشيخ الأبله العارى ، ويظنها العروس الموعودة ، شبه العارية ، وفي لحظة واحدة تكتشف ضياع ذهبها ويكتشف ضياع نقوده وملابسه ، ويلقى كل المسئولية على الآخر في اللحظة التي يدخل فيها " الصباغ " بالغداء الذي أعده للمستأجرين الجدد ، فيكتشف بداية المأساة ويلقى عليه الفتى والفتاة بالمسئولية ولا يملك إلا أن يعوضهما بما يسترهما من ملابس ، ويسارع في العودة ليجد كارثته أكبر ،الحمًّار أتى على معظم أدوات المحل ، وتتشابك المسئوليات ويتعالى الصياح . وعندما يكتشف الحمَّار ضياع حماره ، يكون عدد الضحايا قد وصل أربعة : زوج شاويش ، وابن تاجر ، وصبًاغ ، وحمَّار ، ويكون المنصف قد هز " الأمن " في شرائح تمثل وابن تاجر ، وصبًاغ ، وحمَّار ، ويكون المنصف قد هز " الأمن " في شرائح تمثل يلتقى الجميع عند الوالي يشكون ، ويقول الوالي لهم : "كم عجوزاً في البلد روحوا يلتقى الجميع عند الوالي يشكون ، ويقول الوالي لهم : "كم عجوزاً في البلد روحوا وفتشوا عليها وأمسكوها وأنا أقررها لكم "

مع المشبهد الثانى للرواية ، يطور الراوى الأحداث بطريقة لا ترد على ذهن صاحب الطرفة أو الخرافة أو الحكاية البسيطة ، وهي كلها ألوان قصصية كان

يمكن أن تقنع بسلامة المغامر و " ستر الستار " ولكن الراوي يريد أن تهز مناصف دليلة فاعات الحكم ، ومادام المشهد الأول قُد انتهى بأن أوكل الوالي إلى الناس أمر العجوز استهانة بها ، فالرسالة لم تصل بعد من هنا فإن دليلة تتحرك بمنصف جديد لكي يصل صوتها أوضح ، وتختاره هذه المرة خاطفاً غير معقد ولكنها تعد له كل أركان البناء : التمويه واكتشاف نقطة الضعف والخطة السريعة ، ففي ملابس خادمة من خدام الأكابر تذهب إلى حفل عقد قران بنت شاه بندر التجار، وتكتشف نقطة الضعف في خادمة بلهاء تحمل الأخ الصغير للعروس فتغافلها وتأخذ منها الطَفَلُ وترهنه عند صائع يهودي مقابل ذهب بألف دينار ، تدعى أنها تحمله إلى بيت شاه بندر التجار وتختفي وتأتي لحظة المكاشفة لينضم إلى الضحايا اثنان: الصائغ اليهودي وشاه بندر التجار ، ولينتشروا جميعاً في أرجاء المدينة للبحث عنها متواعدين على اللقاء في دكان الحاج مسعود المزين المغربي ، ويأخذ الراوي بأنفاس سامعيه عندما تتم لحظة المواجهة الأولى ويتعرف عليها الحلاق ويمسك بها ، لكنها ما تلبث أن تجد ثغرة في نظام التكافل الاجتماعي ، وهي الثغرة التي يقيم نظام الفتيان أو الشطار بناء قوياً يتلافاها في نظمه الاجتماعية الدقيقة التي تعرضها هذه الرواية ، أما الثغرة فتتمثل في السؤال الذي يطرح لصاحب الحمار أحد الممثلين لجماعة " الضحايا " هل تطلب حمارك أو حاجة الناس ؟ ويكون الرد الفورى : حماري ، مؤكداً ثغرة الأنانية التي وسمت العلاقات الضردية في المجتمع ، التي قدم الراوي في مقابلها صورة لاحكام العلاقات بين أفراد جمل علا الشطار" أو " الفتيان " كما يحدث في تنظيم جماعة أحمد الدنف وجماعة على الزيبق ، بل تنظيم العلاقات بين الجماعات المتنافسة منها كما كان الشأن في العلاقة بين على الزيبق الفتي القادم من القاهرة إلى بغداد ليُلحق بكبيره وأميره أحمد الدنف، وزينب النصابة البغدادية الجميلة ابنة دليلة المحتالة التي يقع على في حبها من أول نظرة ويريد أن يخطبها فتكون المناورات بينهما متمثلة في الحيل والحيل المضادة ، ويكون المهر الذي يشترطه خالها رزيق السماك ، هو الحصول على بدلة قمر بنت عذرة اليهودي الساحر ، وهو مهر يتطلب بالضرورة أن تختبر جماعات الفتيان قوتها

فى التصدى لعالم السحرة أنفسهم . وتكون نتيجتها مزيداً من الانتصارات لتنظيمات هذه الجماعات السرية فالفتى القاهرى يحصل المطلب المنيع من خلال مواجهة يمزج فيها الراوى عالم السحر بعالم الواقع والقدرات الفيزيقية بالقدرات الميتافيزيقية ، وسحر العيون بسحر الطلاسم ، فإذا استطاع الساحر اليهودى أن يسخط منافسه على الزيبق إلى دب مرة وإلى حمار مرة أخرى ، فقد استطاع "الفتى" الساحر أن يوقع بابنته قمر في هواه وأن يجعلها في نهاية المطاف تحمل له رأس أبيها اليهودى معلنة رغبتها في أن يقبلها زوجاً له بعد أن تعلن إسلامها ، فتنضم إلى زينب ، إحداهما خاطبة والأخرى مخطوبة لعلى الزيبق ، ويتم الزواج بين يدى الخليفة .

إن الراوى يلجأ إلى وحدات قصصية صغيرة لكى يربط بها بين الجزر المنمزلة لهذه الجماعات السرية المتفرقة في القاهرة وبغداد ، مشكلاً منها في مجملها أكثر القوى مهارة وتنظيماً في مواجهة الدولة ومؤسساتها من ناحية والشعب من ناحية ثانية ، ومشكلاً منها كذلك لوناً من "الخروج " الموجه الساعي للالتحام في مواجهة "الخروج " الفردي العشوائي الذي يجسده ، في حالة الضعف والاستسلام والأنانية ، نموذج صاحب الحمار الذي يطلب حاجته الفردية ويتخلي عن حاجات الجماعة التي فوضته لكى يكون أحد ممثليها ، ويجسده في حالة القوة والتمرد نموذج " الأعرابي " الذي يبدو دائماً في (ألف ليلة وليلة) نموذجاً للغشوم في مقابل الفتي الذكي الشجاع ، وهناك لقطتان قصصيتان في الرواية تشيران إلى هذا المفهوم ؛ فعلى الزيبق الذي ينضم إلى قاظة التجارة المسافرة من مصر إلى الشام في طريق العراق ، يتصدى للبدوى قاطع الطريق الذي اعتاد هو وقبيلته أن يسلبوا التجار أموالهم ، لكنه لا يتصدى له بالسيف والشجاعة فقط ، ولكن بحيلة قتالية تتمثل في ارتداء درع مليء بالجلاجل ، يصدر عنه صوت مخيف يهتز له الأعرابي فيطيح الفتي برأسه وتهرب قبيلته ونتجو القافلة ، وفي مقابل ذلك تبدو لقطة فيطيح الفتي برأسه وتهرب قبيلته ونتجو القافلة ، وفي مقابل ذلك تبدو لقطة الأعرابي الغشوم الساذج الذي تلتقطه دئيلة في واحده من أشد مواقفها حرجاً الأعرابي الغشوم الساذج الذي تلتقطه دئيلة في واحده من أشد مواقفها حرجاً

عندما يقبض عليها ، وتشد من شعرها ويصلبها "المشاعلى "على عمود ، حتى ينفذ فيها في الصباح الحكم القاسى ، ويبيت الجنود حولها يحرسونها ، وعندما تأخذهم سنة من النوم أواخر الليل يظهر لها الأعرابي القادم على حصانه وقد دخل بغداد لأول مرة لكى يأكل "الزلابية " وتلتقط دليلة الخيط لكى تفهمه أن سر صلبها هو بالتحديد رفضها أكل كمية كبيرة من الزلابية يراد لها أن تلتهمها في الصباح وهي لا تحبها ، ويعرض عليها أن يحل محلها مصلوباً ، لكى ينعم بالعقاب "اللذيذ "الذي تهرب منه ، وتوثقة مكانها ثم تهرب على فرسه .

إن هذه الدوائر الثلاث التى تبدو متباعدة ، الحمّار ، البدوى قاطع الطريق ، والأعرابي عاشق الزلابية ، تتشابك لكى تقدم في منظور الراوى نموذج الخروج الفردى العنيف أو الهادئ ، وهو خروج يلقى جزاءه الفورى في سياق الأحداث . وإذا كان البدوى قد قتل ، والأعرابي قد صلب ، فإن الحمّار الأناني تفهمه دليلة بأن حماره موجود عند الحلاق المغربي وتستمهله لحظات حتى تدبر أمر إرجاعه له على مرأى منه يه ،وتهمس في أذن الحلاق المغربي ، مشيرة إلى الحمّار ، بأنه ابنها وأن به مرضاً عقلياً يجعله لا يكف عن ترديد " أين حمارى ؟ " وأن علاجه يكمن في خلع ضرسيه وكيه على صدغه بعد إفهامه أن حماره موجود ، وتدس في يده درهماً فينفذ الأمر على ما اتفقا عليه .

والراوى إذا كان قد رسم الخروج الفردى على هذا النحو، فقد نظم الخروج الجماعى على نحو منظم دقيق، فجماعات الفتيان لها تقاليدها، فهنالك المقر لكل جماعة، وهو مقر يمنحه الخليفة، أحيانا، لإقامة رئيس الجماعة وفتيانه الأربعين، وعدد الأربعين عدد ساحر في (ألف ليلة وليلة) يشيع دلالة على الكثرة، بدءاً من على بابا والأربعين حرامي، مروراً بأعضاء "النقابات المهنية "كنقابة الصباغين في حكاية أبى صير وأبى قير الذين لا يزيد عددهم على أربعين ولا ينقص عن أربعين، وفي عدد العبيد الذين يمرون بين يدى " دليلة " بعد أن تعينت مسئولة عن أبراج حمام الرسائل، بل إن عدد هذه الحمائم أيضاً أربعون، ولا تزيد

قافلة تجار الشام التي حماها على الزيبق من البدوى قاطع الطريق عن أربعين تاجراً مع شاه بندر التجار .

ومقر الجماعة يحاط بلون من السرية ، لا يتم الحديث عنه علانية ، وعندما يأتي على الزيبق من القاهرة ويدخل بغداد سائلاً عن مقر كبيره أحمد الدنف لايدله أحد عليه ، لولا أن يرى صبياً صغيراً يقبل أن يجرى أمامه فإذا ما وصل باب المقر قذف حصى برجله نحوه من بعيد ، وحتى هذا الصبى نكتشف فيما بعد أنه " أحمد اللقيط " حفيد دليلة ، أي أنه أيضا واحد من أفراد هذه الجماعات ، وعندما يطرق على الزيبق الباب لا يطرق طرقاً عادياً وإنما يطرق بالشفرة المتعارف عليها ، فيقول من بالداخل: هذه طرقة على الزيبق . أما التكافل الشديد بين أفراد هذه الجماعات فيبدو من الصلة التي تتوطد بينهم حتى على البعد ، فأحمد الدنف نفسه عندما يسيبقر به المقام في بغداد ، يرسل مع سقاء ماء قاهري رسالة إلى صبيه على الزيبق في الدرب الأحمر يطلب موافاته في بغداد ، لكن على الزيبق قبل أن يرحل يطمئن صبيانه الأربعين بأنه يفكر فيهم ولا يخلى عنهم . وبالفعل ، فإنه عندما يصيب أول ربح له من وراء دفاعه الشجاع عن قافلة التجار بالشام ، يرسل بالمال سريعاً إلى فتيانه الأربعين ، وعندما تصل مغامراته في بغداد قمتها ، باقتناص قلب الفتاة اليهودية ورأس أبيها ويد زينب النصابة ، والمثول بين يدى الخليفة ، فإن أول مطالبه كان استقدام فتيانه الأربعين من القاهرة لينضموا إليه في بغداد عاصمة الخلافة .

إن هذا النوع من الترابط الشديد بين الجماعات السرية في مواجهة الدولة ، استثارة لها ، وطلباً للتحالف معها ، هو الذي أوقع " الشعب " كما تظهر التقنيات الروائية فريسة بين الشاويشية " و " الفتيان " ، بين العصابات المنظمة العلنية والعصابات المنظمة السرية التي تتخذ طريقها نحو العلن من خلال " إظهار العضلات " ، دون إراقة الدماء ، ومع إحداث قدر من الخسائر قابل للتعويض ، فقد ردت دليلة ما أخذته من الناس أمام الخليفة ، وعندما تبين أن ضروس الحمار التي خربت غير قابلة للرد :

" أمر الخليفة للحمار بمائة دينار ، وللصباغ بمائة دينار، وقال : انزل عمر مصبغتك ، فدعوا للخليفة، ونزلا ، وأخذ البدوى حوائجه وحصانه وقال : حرام على دخول بغداد ، وأكل الزلابية بالعسل ، وكل من كان له شيء أخذه وانفضوا كلهم ".

فالخليفة ، ممثل الدولة ، يساهم فى تعويض الخسائر التى ألحقتها الجماعات السرية بالطوائف المستضعفة فى لحظة الصلح مع دليلة وإسناد منصب " البراج " إليها .

ولقد بين هذا التحالف جزءاً مما أسماه " باين " بخطة المحافظة على الحياة الهادئة الراقية في مدينة السلام (١) حيث :

" وكان النظام والأمان يحققان باستخدام أوغاد مختارين ذوى مهارة عالية من أمثال أحمد الدنف وحسن شومان ، وعلى الزيبق بوصفهم معاونين للشرطة للضغط على رفاقهم السابقين وإفساد خططهم " .

وقد لا يبدو الأمر متصلاً ببغداد كما ترى مياجير هارد (٢) التى تذهب إلى أن هذه الحكايات قاهرية ، وأن ذكر بغداد فيها ما كان غير ضرب من الهواية يمارسها الرواة ، بحكم رواج سمعة بغداد من جانب والحنين الذى كانوا يشعرون به لعهد الرشيد من جانب آخر .

وأيا ما كان الأمر، فقد ظل جمهور الأمة - كما يعكس الراوى بفنية وصدق - جمهوراً متفرجاً مستهلكاً، يغذيه الراوى من خلال وثائق التشويق فيطرب سمعه، ويعكس له صورة أنداده من الجمهور العادى، وقد شارك مشاركة المتفرج فى الألعاب التى تتزايد سرعتها بتزايد سرعة الحدث بين دليلة وجمهور السوق، أو بين زينب وجنود المقدم أحمد الدنف الذين جردتهم جميعاً من ملابسهم بعد أن استقباتهم على أنها ابنة تاجر خمر موصلى تطلب الحماية من الجنود الشجعان،

<sup>(</sup>۱) انظر: الوقوع في دائرة السحر، ألف ليلة وليلة في النقد الأدبى الإنجليزي، محسن جاسم المرسومي ص ٣٢٧ - دار الرشيد - بغداد ١٩٨٢.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢٢٧ .

وتبنجهم وتجردهم ، أو تزداد الحيل سرعة بين على الزيبق ورزيق السماك الذى يعلق كيساً من الذهب فى واجهة محله ويتحدى الفتيان والشطار أن يلمسوه ، وقريب منه أقراص من الرصاص المغلى ، تصل فى سرعة هائقة إلى وجه من يحاول . ولا يستطيع فى الرواية أن يتغلب على حيل الفتى العراقى رزيق السماك إلا الفتى المصرى على الزيبق .

ولكن الراوى يظهر الجمهور في كل ذلك مندهشاً منبهراً متابعاً ، لا يكاد يهمس إلا بتعليق عابر ، أو يظهره ضحية تضيع أضراسه ويكوى على صدغه ، ويجرد من ملابسه ، ويحطم دكانه الصغير في الصراع المستمر الذي لا يتوقف في الشرق بين العصابات الرسمية والعصابات السرية ، السلطة الحالية والسلطة السابقة والسلطة والسلطة المتطلعة ، المكيدة الخشنة والمكيدة الناعمة ، التستر بالدين ، والإغراء بالجنس ووقوع الضحايا المقهورين تحت أقدام الأقوياء المت آهرين المتفاهمين ، وتلك إحدى عبقريات أصحاب الصياغة الروائية المصرية المجهولين.



## المبحث السابع فولتيرفي الأدب العربي

احتفت الآداب العالمية سنة ١٩٩٤ بمرور ثلاثمائة عام على ميلاد الأديب الفرنسى الشهير فرانسوا مارى أرويه الذى اشتهر باسم فولتير ، والذى مثّل علامة تحول بارزة في الفكر الأدبى والحضارى والسياسي في القرن الثامن عشر (١٦٩٤ – ١٧٧٨) وترك آثارا بارزة في كثير من الآداب العالمية ومن بينها الأدب العربي.

وإذا كان فصل هام من فصول حركة التواصل في نتاج العقل البشري في العصير الحديث قند بدأ عندما حمل فولتيار لدى عودته من إنجلترا ١٧٢٩ ، اسم شكسبير، وقدمه لقراء الأدب في فرنسا وجنوب أوروبا وساعد على الانتشار الواسع لعبقريته المسرحية ، إذا كانت هذه اللحظة قد سمحت لعبقرية كبرى مثل شكسبير أن تعبر إلى شاطئ البحر المتوسط والمياه الداهنة تحت معطف فولتير ، فإن لحظة أخرى مماثلة بعد قرن كامل من اللحظة الأولى ، سمحت للشيخ رفاعة الطهطاوي (١٨٠١ – ١٨٧٣) أن يحمل عند عودته من بعثة إلى فرنسا (١٨٢٦ - ١٨٣٠) اسم فولتير، وأن تعبر عبقرية الشاعر الفرنسي ، البحر المتوسط وتدخل إلى الشرق المربي تحت جُبَّة الشيخ رفاعة الطهطاوي، والعبارات الموجزة التي قدم بها الطهطاوي فولتير للمرة الأولى ، لها دلالات دقيقة ، فقد تحدث رفاعة في كتابه " تخليص الإبريز في تلخيص باريس " عن الكتب الأولى التي تعرف من خلالها على الأدب الضرنسي ، فقال: " وقرأت مع مسيو شواليه كتابا صغيرا في المعدن ، وترجمته ، وقرأت كثيرا من كتب الأدب ، فمنها مجموع نوبل ، ومنها عدة مواضيع من ديوان فولتير وديوان راسين وديوان روسو خصوصا مراسلاته الفارسية التي يعرف بها الفرق بين آداب الأفرنج والعجم وهي أشبه بميزان بين الآداب المغربية والمشرقية (١) وهولتير هنا يضاف إلى ثقافة رفاعة وثقافة المشرق العربي من بعده

<sup>(</sup>١) تخليص الابريز إلى تلخيص باريز - مكتبة الكليات الأزهرية . د . ت. ص ٢٣٢.

باعتباره شاعرا مثل راسين وروسو ، وهو يقدم مثلهم باسم شهرته دون ألقاب ولكن رفاعة عند ما يتقدم في سرد قراءاته في الفرنسية فيذكر ما قرأه من كتب المفكرين ، سوف يخص فولتير بلقب لا يمنحه لأحد سواه ، يقول رفاعة " وقرأت أيضا مع مسيو شواليه جزأين من كتاب يسمى روح الشرائع مؤلفه شهير بين الفرنساوية يقال له منتسكيو وهو أشبه بميزان بين المذاهب الشرعية والسياسية ومبنى على التحسين والتقبيح العقليين " (١) وقرات أيضا في هذا المعنى كتابا يسمى عقد التآنس والاجتماع الإنساني مؤلفه يقال له روسو وهو عظيم في معناه وقرأت عدة محال نفيسة في معجم الفلسفة للخواجة هولتير». ويلفت النظر هنا لقب الخواجة الذي منحه رضاعة لفولتيـر ولم يمنحه لمـونتسيكو أو روسـو اللذين ذكرهما بالاسم المنجرد ، ولم يمنحه كذلك لقب مسيو الذي منحه لشواليه وجوهار ودى سياس وكوسين دى برسوال وغيرهم من الذين عاصرهم في باريس أو التقي بهم، وربما كان سر إيثار فولتير بلقب الخواجة ، هو ما ارتبطت به دلالات اللقب في العامية المصرية حتى الآن من الدلالة على شخص أجنبي له اتصال بنا أو نراه بيننا. ورهاعة من خلال هذا الإطلاق يعطى مفتاح سر الإعجاب بكتابات فولتير، التي تحمل في الكثير منها طابعا شرقيا ، سواء في الموضوعات أو التكنيك ، وكأن كثيرا من المادة الخام التي صاغها فولتير من خلال مسرحياته ورواياته وقصصه وأشعاره مجلوبة من بازارات " الشرق ، وقد أعيدت صياغتها وطرحت من خلالها الأسئلة الجذرية التي فجرت موجات من التعبير لم تتوقف في الأدب والفكر العالمي حتى الآن .

ولقد تمثلت هذه النزعة منذ بداية اختيار مترجمات لفولتير إلى المربية ، وهي البداية التي تصعد إلى نهايات النصف الأول من القرن التاسع عشر وتعود إلى سنة ١٨٤٢ عندما اختارت مدرسة رفاعة للترجمة رواية " مطالع الشموس السيارة في وقائع كارلوس الثاني عشر " Hisroire de Charles XII ، وأصدرتها مطبعة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٢٣٣٠

بولاق بترجمة محمد مصطفى أحد تلاميذ رفاعة الطهطاوى وكان جزء هام من دوافع الترجمة ، هذه الصفحات التى وردت فيها، والتى تمجد الشرق من خلال اتصال كارلوس الثانى عشر أو " شارل دوز " ملك السويد بدولة الخلافة الإسلامية في تركيا " عندما كان أسيرا بها (١).

وإذا كان ملك السويد الأسير في بلاد المسلمين قد شكل موضوعا لمسرحية كتبها فولتير ١٧٣١ ، فإنه لم يمض عام واحد حتى كانت زائير الطفلة المسيحية الأسيرة في بلاد المسلمين موضوعا لعمل آخر كتبه فولتير ١٧٣٢ وصور من خلاله حريم السلطان ومناخ الشرق خلال القرن الثاني عشر ، عصر الحروب الصليبية والالتقاء الواسع بدرجاته المختلفة بين الشرق والغرب ، فزائير طفلة مسيحية يأسرها المسلمون في صباها ، وتنشأ على العقيدة الإسلامية ، وهي لا تعرف الكثير عن فرنسا إلا أنها مسقط رأسها ، وهي تقيم في حرم سلطان المسلمين في بيت المقدس " أوروزمان " ويتبادلان المحبة، وهما على وشك الزواج ، لكن أسبرة مسيحية أخرى هي " فاتيما " تؤنب زائير على أنها نسيت مسيحيتها ، وترد عليها زائير ، بأن اعتناق دين ما هو عادة تتحكم فيها ظروف تاريخية وجفرافية وبشرية تحيط بنشأة الإنسان ، أما السلطان أوزومان فيصوره فولتير على أنه رجل فاضل لدرجة أنه يعاهد زائير على إلغاء نظام " الحريم " الذي يشتهر به أمراء الشرق ، وأن يكتفى بها زوجة واحدة ، ويصور فولتير أسيرا آخر هو " نيرستام " وهو أخو رائير لكن السلطان لا يعرف ذلك ، ويحاول نيرستام الذي حظى بفك أسره أن ينتي أخته عن فكرة الزواج بالسلطان ، ولكنها تتمسك به ، فيحاول على الأقل أن يعيدها إلى المسيحية قبل أن يسافر، وتوافقه بعد طول ممانعة ويعطيها موعدا يلتقيان فيه لإعادة تعميدها ، ولكن السلطان الذي كان يتابع الأمر ، ظن أنه موعد بين

<sup>(1)</sup> L, etat actuel des etudes Voltaigiennes eu Egypt. Dr. Aziza Said. Aetes du colloque La Reception de voltaire et Rousseau en Egypte. - 1990. C. E. F.

عشقيقين ، فتربص لهما وطعنهما بخنجره ، وعندما علم بحقيقة الأمر وأنه قتل حبيبته التي تمسكت به طعن نفسه أيضا بخنجره ومات ، وقد ترجمت شارل دوز ١٨٤٢ وترجمت زائير إلى العربية ١٩٤٣ على يد نجيب فرج الله ، وإذا كان " شارل الثاني عشر " و " زائير " شخصيتين غربيتين عكستا رؤيتهما للمشرق في كتابات " الخواجة " فولتير " فإن كثيرا من الشخصيات المشرقية المنبع والملامح والأسماء قد شكلت أدب فولتير وأثبتت شدة تأثره بالقصص الشرقي ، وخاصة ألف ليلة وليلة التي كانت ترجمة أنطوان جالون قد قدمتها للقارئ الفرنسي منذ أوائل القرن الثامن عشر ، ولم يتردد فولتير في الاعتراف بأنه قرأها أربع عشرة مرة قبل أن يمارس كتابة القصص ، ويبدو أن طه حسين أراد أن يرد له جانبا من الجميل ، فقال في مقدمة ترجمته لقصة " زاديج " " قد قرأت هذه القصة مرات توشك أن تبلغ عشرا ، وأكبر الظن أني سأقرؤها وأقرؤها وقد وجدت فيها متعة العقل والقلب والذوق (').

وفى مقدمة هذه القصة يشير طه حسين إلى استيراد فولتير لحكايته من "بازارات الشرق "فيقما" وقد مر بفولتير طور من أطوار حياته الأدبية قرأ فيها ترجمة " الف ليلة " فساقته وراقته ووجهته إلى دراسة أمور الشرق فغرق فى هذه الدراسة إلى أذنيه ، وأخرج للناس قصصا شرقية بارعة كثيرة ، منها هذه القصة ، وأرجو أن يتاح لى أن أترجم لقراء العربية طائفة من قصصه الشرقية الأخرى (٢).

لقد استغل فولتير مسرح الحضارات العريقة في الشرق الممتدة زمانيا آلاف السنين ، والممتدة مكانيا على ربوع بابل وبلاد العراق وبلاد الصين وجزيرة العرب ، ووادى النيل لكي يختبر موقف القوة الإنسانية في مواجهة القدر، وليمتحن في شكل روائي الفرص المتاحة أمام الحرية الفردية في مواجهة شبكة القدر ، وهي فرضية شكلت أحد أسس المسرح الإغريقي القديم في أساطيره وصراعاته مع الآلهة ولكن فولتير اختار شخصية "زاديج" أو " صديق" البابلية لكي يعرضها لمجموعة من

<sup>(</sup>١) فولتير : القدر ، قصة شرقية نقلها إلى العربية الدكتور طه حسين، دار العلم للملابين ١٩٦٠-

His- مُرقية شرقية من فولتير نفسه كتب على غلاف زاديج عبارة " قصة شرقية (٢) السابق ص٨ ، والواقع أن فولتير نفسه كتب على غلاف

المواقف القصصية الممتعة والفلسفية الدافعة للتأمل فزاديج يحب " سميرة " حبا عميها على استحياء وهي تبادله المحبة ويحلمان بيوم الزاوج ويعدان له ، وفي أحدى نزهاتهما حول حدائق المدينة ، تتعرض سميرة لهجوم من شاب طائش يتبعه عبيده، فينقض زاديج للدفاع والتضحية بنفسه لإنقاذها ، ويصارع أربعة من الرجال وينجح في إنقاذها من مخالبهم بعد أن يصاب هو يجرح غائر في عينه اليسرى، ويزداد إعجاب سميرة بصديق ، ويزداد حزنها على ما أصاب عينه وتصر على أن يدعى أمهر أطباء العصر ، وهو الطبيب هرمس من ممفيس لمعالجته ، وحين يصل هرمس يعلن على الفور أنه كان يستطيع شفاء الجرح لو أنه كان في العين اليمني ، أما اليسرى فلا شفاء لها، ويجزم بأن زاديج سوف يعيش بقية عمره " أعور " وتحزن المدينة على زاديج وتعجب بشدة علم هرمس وتعلم سميرة بالأمر ، وبعد يومين يفاجأ زاديج بأن جرحه قد برأ من تلقاء نفسه ، فيهرع إلى سميرة لكي يزف إليها النبأ ، فيقال له : إنها عندما سمعت كلام هرمس قالت إن أبغض شيء إليها هو منظر الرجل الأعور ، وأنها تزوجت في اليوم نفسه من غريم زاديج الذي كان قد هاجمها وهاجمه منذ أيام قليلة ، وتستمر حلقات " القدر " فيتزوج زاديج من فتاة بسيطة أخرى هي « عذوره » التي تعده ببذل أقصى درجات الوفاء ، والتي تأتي له ذات يوم شاكية من أن الأرملة " قصروه " لم تحافظ على وفائها لزوجها الراحل لأنها كانت قد أقسمت أن تقيم يجوار قبر زوجها ، ماظل الغدير القريب من القبر يجرى ، ولكنها بعد فترة بدأت هي نفسها تفتح ثغرات لكي يتسرب منها ماء الغدير حتى يجف وتستريح من نذرها الثقيل ، وأراد زاديج أن يختبر قدرة الوفاء عند زوجته ، فانتهز فرصة سفر سريع لها وأشاع خبر موته هو ، وعند عودة زوجته استقبلها صديقة "قادور" وأبلغها الخبر وواساها ، وظل قريبا منها بلاطفها حتى بدأت في نسيان الأحزان والميل إليه ، وذات ليلة تظاهر بالألم الشديد فجزعت ، فقال لها إن شفاءه يكمن في شم أنف ميت حديث الموت فقررت على الفور أن تنبش قبر زوجها وأن تقطع أنفه لكي يشمه الصديق الجديد فيشفى ، وأمسك زاديج المتظاهر بالموت - بالموس في يدها قبل أن يمتد إلى أنفه فيقطعه ، وذكرها

بقصة تحويل الأرملة لماء الغدير . ويدرك زاديج بعد هذا الموقف أن الوفاء لامكان له ، فيقرر الرحيل والإقامة على شاطئ الفرات للتأمل والتفكير ، ويتعرض لكثير من سخريات الأقدار فإذا أبدى القلم والخير كوفئ بالإيذاء والسجن ، وإذا أبدى المصارحة كانت العواقب غير سليمة ، وخلال ذلك يلجأ إلى وسائل غير مباشرة في معالجة التواء النماذج البشرية، فإذا وجد حاكما يحب الإطراء والنفاق في بلاد بابل سلط عليه المنافقين المحترفين الذين يلاحقونه ليل نهار بالنفاق حتى يدرك أن لا لذة في دوام اللذة فيعود إلى طبيعته ، وإذا وجد حاكم جزيرة سرنديب في حيرة من اختيار خازن أمين لبيت المال ، قدم له نصيحة مبتكرة تتمثل في دعوة المرشحين إلى حفلة رقص داخل القصر ، ويدبر ممرا صغيرا خافت الأضواء قبل صالة الرقص ويملؤه بالكنوز والجواهر الشمينة وعندما يبدأ الرقص يلاحظ أن اثنين وستين مرشحا من بين ثلاثة وستين ، كان رقصهم تقيلا بسبب ما أخضوه في ملابسهم من جواهر سرقوها ، وأن واحدا فقط كان رشيقا لأنه كان أمينا فلم يخف في ملابسه شيئًا فوقع عليه الاختيار ، وهكذا امتدت مفامرات زاديج فأحبته زوجة ملك بابل ، ورحل إلى منف ، واستعانت به امرأة مصرية جميلة لينقذها من رجل فظ يضربها، فلما دافع عنها هجم عليه الرجل فكاد أن يقتله ، ونجح زاديج في النهاية في قتله فإذا بالمرأة تنقلب صارخة وتطالب الناس بأن يقتلوا زاديج وتمتد مغامراته إلى جزيرة العرب التي يساق اليها رقيقا مع أحد التجار ، وإلى بلاد البصرة التي يرى فيها نقاشا حادا بين الهنود والصينين والبابليين والمصريين القدماء حول عقائدهم الدينية المختلفة ، وإلى مكر التجار اليهود حيث يواجههم زاديج بحيل ذكية تشبه حيل حجا في التراث العربي .

وعلى هذا النحو كانت زاديج نمطا للقصص الشرقي المستلهم في حل التساؤلات التي واجهت المفكرين والفلاسفة والروائيين في أوربا في عصر التنوير.

وقد امتد تأثير القصص الشرقى على فولتير فتصور نفسه قصاصا شرقيا ، حتى في قصصه الفريبة ، وكان في كثير من الأحايين يتقمص شخصية " الراوى

المجهول " في حكايات الف ليلة وليلة ، ويسير على خطاه وخاصة في تحديد لون العلاقة بين الحكاية ومؤلفها، ولاشك أن هذه العلاقة تختلف في عمل مثل " ألف ليلة وليلة " عن العلاقة التقليدية المعروفة قديما وحديثا بني المؤلف وكتابه ، فعلى حين حرص التراث الأدبى والفكرى في الشرق والغرب على أن يربط أثرا ما باسم سقراط أو أرسطو أو المتبى أو شكسبير ، فقد انقطعت العلاقة في ألف ليلة وليلة بين المؤلف والكتاب ، واكتسبت من خلال هذا بعدا سحريا بانتمائها إلى مؤلف وهمى قديم أو بانتمائها إلى كل الناس .

وقد حرص فولتير في كثير من الأحيان على أن يكسب قصصه هذا البعد ، ويجعل نفسه كأنه مجرد "راو" أو مترجم فقصة "زاديج " تطرح بين يديها رسالة شعرية من الشاعر الفارسي سعدى في القرن التاسع الهجري الخامس عشر الميلادي يهدي خلالها إلى السلطانة قصة زاديج ، وكأن هذه الرسالة حلقة في رواية قصة عريقة ترويها كل الأجيال وقد تلقفها فولتير ليعيد روايتها فهو ليس مؤلفها ، وإنما روايها .

ويتكرر الموقف نفسه في مدخل قصته الشهيرة "كانديد" التي كتبها سنة ١٧٥٩ فقد كتب في مقدمتها أيضا : إنها ترجمة لقصة المانية كتبها الدكتور رالف، مع الملحقات التي وجدت في جيب الدكتور حين توفي في مدينة مندان سنة ١٧٥٩ وليست هذه العبارة إلا أحد الأقنمة التي اقتبسها فولتير من الراوى الشرقي في الف ليلة ، وأعاد تشكيلها بما يتلاءم وعصره ؛ لأن شراح فولتير يؤكدون أن افكار كانديد " تعود أصولها إلى قصيدة " زلزال لشبونة " التي كتبها فولتير نفسه قبل ذلك بأربع سنوات سنة ١٧٥٠ " وكانديد " التي مثلت واحدة من أشهر قصص فولتير عكست في ثوب روائي شائق السخرية من الفلسفة التي كانت سائدة في عصره على يد القساوسة ومن ساندهم من الفلاسفة والمتمثلة في عبارة لايبنتز " ليس في الإمكان أبدع مما كان " . وقد تعرضت فلسفة التفاؤل هذه لمفارقات كثيرة على يد الإمكان أبدع مما كان " . وقد تعرضت فلسفة التفاؤل هذه لمفارقات كثيرة على يد "كانديد " الذي كان يعيش في قصر خاله البارون ، ولم تكن أم كانديد قد سمح لها بالاقتران رسميا بوالده الفارس ؛ لأنه لم يستطع أن يعد من سلالته أكثر من واحد

وسبعين جدا من الفرسان ، وكان الفيلسوف "بانجلوس" هو معلم القصر الذي يؤكد وجود العلاقة بين العلة والمعلول ، وقد حاول كانديد تطبيق هذه العلاقة مع الفتاة الجميلة "كونجوند" ابنة البارون الشابة التي كانت تحبه ويحبها ، فتبادلا قبلة سريعة طرد على أثرها من القصر ، وتعرض بعد الطرد لمغامرات ، فقد جند في جيش البلغار . ووجد نفسه يمارس القتل ويتعرض له دون سبب واضح ، وآلاف الجنود يقتلون بلا هدف ، وعندما تمكن من الهرب وكاد أن يهلك جوعا لجأ إلى أحد القساوسة الذي بادر إلى سؤاله عن رأيه في المسيح الدجال قبل أن يعطيه طعاما، ولما لم يجبه طرده دون أن يجود عليه بلقمة ، ولجأ إلى رجل هولندي علمه صناعة النسيج ، والتقي بعد ذلك بمتسول مشوه الوجه اكتشف أنه الفيلسوف بانجلوس الذي علم منه أن البلغار هاجموا قصر البارون وقتلوا أهله جميعا وأن وجه علاقة بقسيس كان من قبل عشيقا لكوننسية عجوزة التقطت المرض من كابتن في علاقة بقسيس كان من قبل عشيقا لكوننسية عجوزة التقطت المرض من كابتن في الخيالة وظن كانديد أن الشيطان لابد أن يكون أصل هذه السلسلة التي كان ضحيتها الفيلسوف بانجلوس الذي كان مصرا على أن الخير والتفاؤل هما الأصل ضحيتها الفيلسوف بانجلوس الذي كان مصرا على أن الخير والتفاؤل هما الأصل في كل الأشياء .

ويرحل كانديد إلى لشبونة مع التاجر الهولندى بعد أن يقنعه بإلحاق بانجلوس في عمل كتابى عنده وتهجم عاصفة شديدة على السفينة فيكاد يغرق بانجلوس لولا شهامة التاجر الهولندى الذى يضحى بنفسه في سبيل إنقاذ بانجلوس وماإن يهبطا برشلونة مع بحار عربيد حتى تزول المدينة من الوجود أمام زلزال عنيف يروح ضحيته ثلاثون ألفا ، ويستمر بانجلوس مع ذلك في الدعوة إلى التفاؤل ، ويجاهر بدعوته فلا ترضى عنه محاكم التفتيش التي كانت ترى أن الزلزال عقاب لأهل المدينة فتأمر بشنق الفيلسوف المتفائل ، ويكتشف كانديد بعد فترة أن حبيبته المدينة فتأمر بشنق الفيلسوف المتفائل ، ويكتشف كانديد بعد فترة أن حبيبته كانجوند لم تمت في الهجوم البلغاري وإنما أفلتت هي وأخوها ، وأن صديقة الفيلسوف بانجلوس لم يمت تماما في مشانق التفتيش وإنما ترك بين الحياة

والموت فأفلت ، فيقرر السفر إلى أمريكا للبحث عن حبيبته ويصطحب ممه فيلسوفا متشائما هو" مارتن " الذي يرفع شعار : « ليس في الإمكان أسوأ مما كان »

ثم يعود إلى البندقية ، حيث يلتقى فى أحد فنادقها بستة من الملوك المخلوعين من بينهم السلطان أحمد الثالث الذى خلعه ابن أخيه السلطان محمود من عرش تركيا ، وكذلك إمبراطور روسيا السابق ، وملك إنجلترا وملك بولندا وملك كورسيكا الذى أصبح مفلسا ويعلم أن حبيبته أسيرة فى بلاد الترك ، فيرحل باحثا عنها وعن الحكمة ومعه فيلسوفان ، أحدهما متفائل والآخر متشائم ، ويشتد الجدال المنطقى والسياسي والاجتماعي بينهما ، ويجد ضائته من الحكمة أخيرا عند شيخ من دراويش الأتراك المسلمين يهتم بمزرعته الصغيرة التي يرعاها هو وأبناؤه وبناته ويأكلون من خيرها ويكرمون به ضيوفهم ، ولا يعلمون شيئا عن أسماء الوزراء في استنبول ولا يتجادلون في المنطق أو الفلسفة أبدا.

إن الملامح الشرقية في أدب فولتير لا تقف عند استلهام أساطير الشرق، والتقنيات الفنية لحكاياته، ولكنها تمتد أيضا إلى تاريخ الشرق، كما حدث في روايته التي ترجمها إلى العربية جلال مظهر سنة ١٩٤٧ بعنوان أميرة بابل (١)، وقدمت مزيجا تاريخيا وأسطوريا من تاريخ مصر والهند وبابل والصين ومظاهر الحياة في بلاط الملوك والأمراء، وغرائب السحرة ومعجزات الأنبياء.

ولاشك أن المسرحية التي كتبها فولتير سنة ١٩٤٢ بعنوان "ماهوميت" في تحريف واضح ومقصود لاسم نبى الإسلام محمد ، مثلت هذه المسرحية أشد المواقف سخونة واصطدما في التعامل مع تراث الشرق واتخاذه طريقة للتعبير عن فكرة فولتير المحورية وعدائه لرجال الدين المسيحي لعصره، والهجوم عليهم من خلال رمز مواز ، وكما يقول العقاد : لم يشأ فولتير أن يهجم على سلطان رجال الدين في الغرب هجمة صريحة ، وكان يهمه عند كتابة تلك المسرحية أن يعلن آراءه ولا يتعرض من جرائها للسخط والحرمان ، فاتخذ ذلك الأسلوب المنحرف ، ولم

<sup>(</sup>١) أميرة بابل عن فولتير ترجمة جلال مظهر ، مطبعة المقتملف والمقطم ١٩٤٧.

يكثرت لحقائق التاريخ ولا للأدب في الخطاب، ونسب إلى النبي عليه السلام، أمورا كان يريد أن ينسبها إلى الجامدين من رجال الدين في عصره، فلم يخف قصده على العارفين ولامه هؤلاء على التوائه وعلى نفاقه وريائه، وكان من هؤلاء اللائمين نابليون، في حديثه مع الشاعر الألماني جيته، فإنه أنكر تلك الصورة الشوهاء، وقال إنها لا تصدق على محمد، إن محمدا لرجل عظيم، ولا يجمل تصوير العظماء بهذا الأسلوب، ويضيف العقاد: إن كلام فولتير عند الرسول يعتبر نموذجا للصراحة المبرقعة في الحملة على انصار الجمود، وقد كان كل كلام عن الرسول من هذا القبيل يجمع بين الرياء والجهل بحقيقة الإسلام (۱).

ورأى العقاد يدخل فى دائرة رد الفعل المعتدل إزاء مسرحية فولتير لدى الكتاب العرب ، والذى يفسر جانبا من بطء حركة فولتير لدى عامة المثقفين العرب ، بالقياس إلى حركة أدباء فرنسيين آخرين من أمثال مونتيسكيو أو راسين أو فيكتور هيجو ممن لم تصطدم كتاباتهم مع أحد الأركان الرئيسية فى الشعور الدينى.

غير أن هذا التحديد النسبى للدائرة التى تحركت فيها ترجمات فولتير إلى العربية لم يمنع ترجماته من الوجود الحلى المؤثر في مجالات مختلفة ولدى شرائح متعددة وأجيال متعاقبة من المفكرين والكتاب والأدباء العرب على امتداد أكثر من قرن ونصف .

بل إن اسم فولتير أصبح رمزا لكثير من القيم ، مثل قيمة التسامح التى شاع فى التعبير عنها عبارته المشهورة : « لا أشار كل آراءك ولكنى مستعد أن أبذل عمرى من أجل أن تعبر عنها وتحياها بحرية » .

وأقترن كذلك بفكرة الرغبة في تحطيم القيود التي تحد من حرية الفكر وتصادر على المفكرين آراءهم أيا كانت الدوافع التي تقف وراء هذه المصادرة، كما

<sup>(</sup>١) عباس محمود العقاد : الإسلام دعوة عالمية - ص ٢٧

أصبحت فكرة التنوير تجد مصادرها في الفكر الحديث راجعة إلى القرن الثامن عشر ، الذي كان يطلق عليه "عصر التنوير" ، والذي كان فولتير واحدا من أيرز أعلامه إلى جانب مونتيسكيو وديدرو وروسو، ومن هذا المنطلق فلم يكد يتوقف عقد زمنى منذ أكثر من قرن ونصف عن تقديم ترجمة جديدة لأحد أعمال فولتير إلى العربية ، بل إن بعض أعماله أعيدت ترجمتها إلى العربية أكثر من خمس مرات مثل رواية كانديد ورواية زاديج وبعضها الآخر مثل على مسارح الأقاليم في مصر منذ القرن التاسع عشر كما حدث مع رواية " ميروب " التي ترجمها القاضي محمد عفت بعنوان : « تسلية القلوب في مسرحية ميروب » ومثلتها جمعية روضة الأدب في المنصورة سنة ١٨٨٩

ولم تتوقف رحلة فولتير مع القارئ العربى منذ أن أدخله رفاعة الطهطاوى تحت جبته إلى الشرق ، واستمر حوار الفكر العربى مع معطيات فولتير تمثلا أو مناقشة أو قبولا أو تحفظا ، وأصبح تراثه في مجمله يشكل جزءا من النسيج الأساسي لشريحة رئيسية في الفكر العربي الحديث .



## المبحث الثامن من تأثير الأدب الفرنسي على نشأة الرواية العربية روايتا زينب لهيكل وجولي لروسو دراسة مقارنة

## روایتا « زینب» لهیکل و «جولی » لروسو . (دراسة مقارنة )

أياً كان المنهج الذي يتبعه دارس الأدب المقارن في رصد تأثير الآداب الأوربية عامة والأدب الفرنسي خاصة على نشأة الأجناس الحديثة في الأدب العربي المعاصر فإنه سيجد أهمية كبيرة للقاء الفكري الذي تم بين الفيلسوف الروائي والكلتب المسرحي والشاعر الفرنسي جان جاك روسو (١٧١٢ - ١٧٧٨) والروائي والمؤرخ والكاتب المصري محمد حسين هيكل (١٨٨٨ - ١٩٥٦).

فمعرفة هيكل الجيدة بروسو تعلن عن نفسها في كتاباته عنه وترجماته له ، ومع أن أسماء كثير من الكتاب الأوربيين ترد في كتابات هيكل ، ومع أنه خصص لبعضهم مثل بتهوفن وتيني وشكسبير وشلى فصولا في التعريف بهم (1) ، فإن جان جاك روسو قد خصص له هيكل كتابا بأكمله للحديث عن حياته وكتبه (٢) وهو يعلن في مقال له وجهه إلى صديقه الدكتور طه حسين أنه يجد في طبع ما كتبه عن روسو متعة حقيقية (٢) ، وفي هذا الكتاب يختار هيكل حين يعرض في الجزء الثاني لكتب روسو أن يبدأ بروايته « جولي أو هلويز الجديدة » ويخصص لها نحو أربعين مصفحة يقف فيها أمام أحداثها المرتبة ونهج صاحبها في كتاباتها وطريقة التأمل الفلسفي والاهتمام بتصوير الطبيعة ودقائق مشاعر المحبين لديه (٤) ، وكل ذلك

<sup>(</sup>١) انظر تراجم مصرية وغربية لمحمد حسين هيكل ، الطبعة الثالثة ١٩٥٤ .

<sup>(</sup>٢) جان روسو : حياته وكتبه ، الطبعة الثانية ، ١٩٦٥ .

<sup>(</sup>٣) في أوقات الفراغ ص ١٩٦ ، وانظر في مناقشة النص د. طه وادى ، الدكتور محمد حسين هيكل ١٩٦٩ ، ص ١٢٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر جان جاك روسو ، ١٧٩ - ٢١٧ .

يدل على قراءة هيكل الواعية الدقيقة لهذا العمل الروائي من أعمال روسو (بالإضافة إلى أعماله الأخرى التي عرضها أو أشار لها في مؤلفاته).

لقد كان بدء الاتصال الحقيقى بين الأديب الشاب هيكل و أعمال روسو خلال فترة البعثة التى قضاها هيكل في باريس بدءا من عام ١٩٠٩ ، وفي نفس هذه الفترة الزمنية بدأ هيكل سنة ١٩١٠ يكتب « زينب مناظر وأخلاق ريفية » التي سيقدر لها أن تظهر للوجود في سنة ١٩١٤ بتوقيع : مصرى فلاح ، لكى تكون – كما يرى معظم النقاد – أول رواية بالمعنى الفني الحقيقي في الأدب العربي ، ولكي يولد معها هذا الجنس الذي يقدر له اليوم بعد نحو ثلاثة أرباع القرن من ظهوره أن ينافس منافسة حقيقية، الجنس الأدب العربي الذي عاش وحده تقريبا أكثر من خمسة عشر قرنا ، و هو الشعر ، وأن يصل إلى التعبير عن كثير من جوانب الحياة التي ظلت مهملة من قبل .

ميلاد رواية زينب وميلاد البعنس الروائى العربى معها خلال فترة الاتصال الفكرى الحقيقى، بين روسو وهيكل، يطرح فى الدراسات المقارنة سؤالا حول المدى الذى يمكن أن تكون قد تأثرت به الرواية العربية فى ميلادها بالأدب الفرنسى.

ولقد يبدو السؤال ذا مغزى خاص فيما يتصل بهيكل الذى لم تكن الفرنسية لغته الأجنبية الأولى ، فلقد كان يجيد الإنجليزية ويقرأ فيها بناء على نصيحة أستاذه أحمد لطفى السيد (1) ، بل ويفكر بعد الذهاب إلى باريس ومقابلة الصعوبات الأولى في تعلم الفرنسية أن يغير اتجاه دراسته إلى « لندن» حيث اللغة التي يجتيدها لولا نصيحة من لطفى السيد بالتريث ، لكن هيكل ما إن يدرس الفرنسية حتى يعرف أنه وجد فيها شيئا مختلفا ، ويقول : « فلما أكببت على دراسة تلك اللغة وآدابها رأيت فيها غير ما رأيت من قبل في الآداب الإنكليزية وفي الآداب العربية . رأيت سلاسة وسهولة وسيلا، ورأيت مع هذا كله قصدا ودقة في التعبير العربية . رأيت سلاسة وسهولة وسيلا، ورأيت مع هذا كله قصدا

<sup>(</sup>١) مذكرات في السياسة المصرية : هيكل ، جا ص ٣٤ .

والوصف وبساطة في العبارة لا تواتى إلا الذين يحبون ما يرون التعبير عنه أكثر من حبهم ألفاظ عباراتهم (۱) » وفى هذا المناخ من الإعجاب بالأدب الفرنسى والحنين إلى الوطن البعيد يكتب هيكل « زينب » دون أن يخفى تأثره العام في كتابتها بهذا الأدب الجديد : « كتنت في باريس طالب علم يوم بدأت أكتبها ، وكنت ما أفتأ أعيد أمام نفسى ذكرى ما خلفت في مصر مما لا تقع عيني هناك على مثله فيعاودني للوطن حنين فيه عذوبة لذاعة لا تخلو من حنان ولا تخلو من لوعة ، وكنت ولوعا يومئذ بالأدب الفرنسي أشد ولع . واختلط في نفسي ولعي بهذا الأدب الجديد عندي بحنيني العظيم إلى وطني وكان من ذلك أن هممت بتصوير ما في النفس من ذكريات لأماكن ووحدات وصور مصرية ، وبعد محاولات غير كثيرة انطلقت أكتب زينب (۲) ».

إن هيكل من خلال هذا الاعتراف المجمل يؤكد هذا التيار الذى ساد عند الأدباء المصريين في مطلع القرن العشرين من النزوع إلى التأثر بالأدب الفرنسى – أكثر من الأدب الإنجليزى – فى إخصاب الأدب العربى بأجناس جديدة أو مذاقات جديدة ، أحمد شوقى فى المسرح الشعرى وقصص الحيوان ، وحافظ ابراهيم فى ترجمات فكتور هيجو ، والمنفلوطى فى تعريبه للقصص الفرنسى ، وكما يقول يحيى حقى « بالرغم من أن بعض روائع الأدب الإنجليزى كانت قد ترجمت إلى العربية إلا أق الأدب الفرنسى كان منبع القصة عندنا ... فالمزاج المصرى فى ذلك العهد كان لا يحس بالغربة إذا اتصل بفرنسا كما يحس بها إذا اتصل بإنجلترا، وهذا من أثر تقارب التيارات الثقافية بين الشعوب فى حوض البحر الأبيض (٢) .

لكن هذا التأثير المجمل للأدب الفرنسى على هيكل وميلاد الرواية العربية ، يحتاج إلى خطوة أخرى لمحاولة الوصول إلى التأثير « المحدد» بين كاتب وكاتب أو الأكثر تحديدا بين عمل وعمل، وفي مجال التأثير المحدد فإن هيكل بنفسه قد .

<sup>(</sup>١) مقدمة : زينب . ص ١٠ ، دار المعارف ، ١٩٧٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٠

<sup>(</sup>٣) يحيى حقى : فجر القصة المصرية ١٩٧٥ ، ص ٢٢ ، ٢٤ .

ساعدنا حين اختار جان جاك روسو لكي يظهر اهتمامه وإعجابه به أكثر من سواه، أما في مجال التأثير الأكثر تحديدا فإن كثيرا من الدلائل تشير إلى احتمال أن یکون هیکل فی روایته « زینب» قد اتبع نموذج جان جاك روسو فی روایة « هلویز الجديدة Julie ou La Nouvelle Heloise » ولقد أشار إلى هذا الاحتمال من قبل المستشرق الفرنسي هنري بريس سنة ١٩٥٥ في مقدمة كتابه عن الأدب العربي والاسلامي ، ولكن اشارته كانت سريعة وعابرة لم تزد على هذه العبارات : « في عام ١٩١٤ أصدر محمد حسين هيكل « زينب» رواية عن الحياة الريفيـة في الدلتا، ويبدو فيها تأثره برواية هلويز الجديدة لجان جاك روسو (١) » على أن هنري بريس قد عاد مرة أخرى فطرق هذا الموضوع في مقال نشره بحولية كلية الآداب والعلوم الإنسانية في جامعة الجزائر عام ١٩٥٩، وخصصه للرواية العربية في الثلث الأول من القرن المقال أكثر بالتأكيد (٢) عن المنفلوطي وهيكل ، ومع أن المقال أكثر بالتأكيد تفصيلا من الإشارة العابرة التي حظيت بها هذه القضية عنده من قبل ، فإن اهتمام بريس بعرض تفاصيل حياة هيكل وأعماله الأخرى ووقائع أحداث قصة زينب في نصف مقال يجعل قضية المقارنة بين الروايتين تحتاج إلى مزيد من المعالجة، وهي معالجة لا تهدف بطبيعة الحال إلى إثبات لون من « السرفات الأدبية» بقدر ما تهدف إلى محاولة الإسهام في تفسير كثير من القضايا النقدية التي قد تظل غامضة في غيبة الدراسات المقارنة.

إن رواية روسو: « جولى أو هلويز الجديدة » التى كتبت فى القرن الثامن عشر ، تمتد بجذورها إلى التراث العاطفى والدينى فى أوربا فى القرن الحادى عشر حيث كانت تعيش شخصية « هلويز» الفتاة التى كانت تتلمذ على يد الفيلسوف والمفكر الدينى أبيلار Abelard كاهن كنيسة نوتردام دى باريس ، ولقرقع الحب المحرم بين الكاهن وتلميذته وتزوجها سرا وأنجبت طفلا وعلم خالها

<sup>(1)</sup> Henri PERES. Latterature arabe & L'Islame Par Letextes Alger 1955. P. X.

<sup>(2)</sup> Le roman arabe dans Le Premier tiers duxx : al - Manfaluti et Haykal . Annaies de L'institud d'Etudes d'Etudes Orientales . 1959 .

القس فولبير Fulber فطارد هذا الحب وانسحب أبيلار إلى الدير، ولبست هلويز مسوح الرهبنة و ظلت رسائل الحب تتبادل بينهما على الرغم من ادانة المجامع الكنسية في القرن الثاني عشر لهما، وانتقلت قصتهما إلى الفنون والآداب الشعبية في العصور الوسطى وكان يشيع استخدامها فيما عرف بروايات الوردة Romande في هذه الفترة (۱).

« هلويز» إذن عند روسو هي رمز الحب المتسامي المحروم الذي تغذيه رسائل العاطفة، وهو بناء على هذا الهيكل العام يختار « جولى » بطلة روايته التي يدعوها كذلك « هلويز الجديدة » ويجعلها تحب معلمها سان برو St Proeus حيا لا يتحقق من خلاله اجتماع شملهما وتذكيه أيضا رسائل الحب ، وروسو يختار للرواية عنوانا منزدوجا « جولى أو هلويز الجديدة » وهيكل أيضا يختار لروايته عنوانا مزدوجا: « زينب مناظر وأخلاق ديفية » والتقابل ليس ناتجا فقط من ازدواجية العنوان في كلتيهما ولكن من أن الجزء الأول من العنوانين يمثل اسم امرأة هي بطلة الرواية ، جولى هناك وزينب هنا ، ولعل هيكل هنا قد وقع تحت تأثير ازدواجية العنوان دون أن يتنبه إلى الفروق الدقيقة بين الروايتين ، فإذا صح أن رواية روسو يصلح أن تكون فيها الشخصية النسائية هي التي تقوم بالبطولة فذلك ناتج من أنها محور الحدث الرئيسي ، فجولي عند روسو تحب معلمها وتجبر على الزواج من السيد دى فولمار فتمتثل لرأى أبيها وتصر على القيام بوظيفتها كزوجة وأم دون أن تستطيع أن تنسى حبها الأول ، ويكون حبيبها قد سافر بعيدا لكي يساعده ذلك على النسيان، وتعترف الزوجة لزوجها بالحب القديم وتدفع الشهامة الزوج فيستضيف الماشق القديم لكي يقيم عنده في منزله تأكيدا على ثقته في زوجته وفي صديقه معا ، وتعانى جولي من جديد محنّة الحب و الوفاء ، وفي هذه الأثناء يصيبها مرض جلدى من جراء محاولتها إنقاذ طفل لها كاد يغرق ويعجل ذلك

<sup>(1)</sup> Voir P. x. la litterature du Siecile Philoso - Phique V. A. Saminier Paris 1943. PP. 81 et suivantes.

المرض بنهايتها (١) . الشخصية النسائية هنا شخصية جولى دى أتونج تستحق دور البطولة في الرواية فهي المحور الثابت الذي يتغير عليه سان برو العاشق المعلم ودي فولمار الزوج الطيب والآنسة كلير ابنة العم المساعدة والبارون دي أتونج الأب الصارم و هي في كل ذلك عقل ايجابي مفكر يتدخل في رسم الأحداث وتوجيهها ، أما « زينب» هيكل فليست الشخصية الأولى في روايته ، وإنما الشخصية المحورية في العمل هي شخصية حامد ، فهو الذي يمثل التوزع في المشاعر بين عزيزة ابنة عمه التي تنشأ معه منذ الصغر وتحجب عنه في بداية سن المراهقة ، وبين زينب العاملة في حقول والد حامد والتي يميل اليها حامد ميلا جسديا وتميل هي بقلبها إلى إبراهيم رئيس العمال ، ويقدر لعزيزة أن تتزوج من غير من تحب وتختفي من الرواية وتجبر زينب على الزواج من حسن وهو الزوج الطيب الذي يذكر بنموذج دى فولمار ، وأن تظل مع ذلك تحب إبراهيم الذي قدر له بدوره أن يسافر إلى السودان مجندا وأن تحزن زينب عليه ويصحبها المرض فالموت ، الشخصية المحورية هنا التي تتبادل الحوار والحدث مع معظم الشخصيات هي شخصية حامد الذي تربطه علاقات بعزيزة وزينب وإبرا هيم وحسن ومعظم الشخصيات الثانوية في الرو اية - بل إن بعض النقاد يذهب إلى أن حامد هو هيكل نفسه، وأن الرواية لون من روايات الترجمة الذاتية <sup>(٢)</sup> ومع ذلك فإن التأثر بروسو الذي اختار جولى أو هلويز الجديدة بطلة يدفع هيكل إلى أن يختار بدوره جولى المصرية أو زينب بطلة لروايته ، وإذا سمحنا لأنفسينا أن نبالغ قليلا في درجة هذا التأثر فقد نقف أمام اسم « زينب» وسر اختياره بدلا من فاطمة أو عائشة أو سعاد مثلا .. وقد يكون اللاوعي البعيد عند هيكل قد ربط بين كلمتي « هلويز» و « زينب» حيث هذا الاشتراك في حرفي النهاية في الاسم الفرنسي (الياء والزاي) وحرفي البداية في الاسم العربي (الزاي والياء) ، وإذا تصورنا اختلاف طريقة الكتابة من اليمين إلى

<sup>(1)</sup> Voir Rauseou. Jolie au la nuuvlle Heloise Paris. 1967. Flammarion.

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال:

د. طه وادی : محمد حسین هیکل ، ص ۲٦ ومابعدها .

اليسار ومن اليسار إلى اليمين فإننا في الواقع نجد أن موضع الحرفين ثابت في الاسمين العربي والفرنسي على أن المقارنة بين العنوانين لا تقف عند هذا الحد ، فالواقع أن العنوان المزدوج الذي اشتهرت به رواية روسو (جولي أو هلويز الجديدة) يتصل طرفاه باسم البطلة فقط ويؤكد جذورها في التراث المسيحي على حين أن العنوان المزدوج عند هيكل (زينب مناظر وأخلاق ريفية) يشير إلى عنصر آخر هو العنصر المكاني الذي تدور فيه الأحداث وهو الريف الذي يمثل بعدا رئيسيا في روايتي روسو وهيكل، ويبدو أن هيكل متأثر أيضا في اثبنات العنصر المكاني في عنوان الرواية بروسو ، فالعنوان الأصلى الذي صدرت به رواية روسو عام ١٧٦١ هو جولي أو هلويز الجديدة : رسائل لعاشقين يعيشان في مدينة صغيرة في سفح بال الألب Julie au La Nouvelle Heloise Lettres de deux amants habitants طونسه والعدو والدو المواقع والدولة والمؤسلة والمؤسلة

وسواء كان المكان سفوح الألب أو ربوع الريف المصرى فالهدف الأساسى هو إيجاد قصة ريفية تدور أحداثها بعيدا عن المدينة .

هناك قضية أخرى يدور حولها النقاش في عنوان رواية زينب ونسبتها إلى مؤلفها باللقب المتخفى قبل نسبتها إليه بالاسم الصريح وقد تساعد الدراسة المقارنة على إيجاد تفسير لها: نشر هيكل روايته للمرة الأولى دون أن يوقع عليها باسمه واكتفى بالتوقيع بلقب « مصرى فلاح» وفسر هو جزءا من إخفاء اسمه في المقدمة: « عدت إلى مصر في منتصف عام ١٩١٢ ثم لما بدأت اشتغل بالمحاماة بدأت أتردد في النشر وكنت كلما مضت الشهور في عملى الجديد ازددت خشية ما قد تجنى صفة الكاتب القصصى على اسم المحامى، لكن حبى لهذه الثمرة من ثمرات الشباب انتهى بالتغلب على ترددى ... واكتفيت بوضع كلمتى « مصري فلاح» بديلا من اسمى (١) ».

<sup>(</sup>١) زينب، المقدمة ص٧.

إن هيكل الذى عاد ليعمل بالمحاماة وبالسياسة ويحلم بمكان قيادى فى المجتمع كان يعتقد أن كتابة رواية عن الحب عمل « غير جاد» وأنه لا يليق باسمه أن يوضع عليه ويكفى وضع اللقب الذى يحفظ بينه وبين العمل مسافة ويحفظ عليه سمعته كمفكر وكاتب سياسي لا كراوئى يتحدث عن الحب ، ومع الاعتراف بوجود دوافع خاصة عند هيكل وراء هذا الموقف فإنه كان متأثرا بموقف مماثل لروسو فى هلويز الجديدة ، لقد كتب روسو روايته وهو على مشارف الخمسين وكانت قد تكونت شهرته مفكرا وفيلسوفا وسياسيا فرنسيا، ومن هذه المكانة الجادة المهيبة يدخل إلى عالم الرواية مصادفة كما يقول في اعترافاته (١).

ويجد نفسه وهو يوقع على رواية الحب في موقف مماثل لموقف هيكل من بعده ، وهو يقرر أيضا أن يحفظ مسافة بين اسمه وبين عنوان الرواية ولكنه يحفظها على طريقة مفكر فرنسى في القرن الثامن عشر ، فهو لا يحجب اسمه ولكنه يضيف اليه لقبا ذا مغزى فهو يكتب على غلاف المطبعة الأولى « جان جاك روسو : مواطن من جنيف Gitoyen de Geneve، وهو يدير حوارا في مقدمة الطبعة الثانية حول سر اختيار هذا اللقب حين يطرح سؤالا موجها إلى روسو : « على رأس رواية في الحب يجد المرء الكلمات : جان جاك روسو مواطن من جنيف ويجيب روسو: مواطن من جنيف ؟ ليس الأمر كذلك ، ولكنني لا أريد أن أمس إطلاقا اسم وطني إنني لا أضعه إلا على كتابات أعتقد أنني أستطيع أن أشرفه بها»(٢) إن عبارتي «مواطن من جنيف» و « مصرى فلاح» هما القناعان اللذان أراد أن يحفظ بهما الكاتبان - كل على طريقته - مسافة بين رجل السياسة الجاد وكاتب روايات الحب. وإذا كان الموقف أكثر ملاءمة لروسو الفيلسوف ذي المكانة الشهيرة فإن تسويغه عند هيكل يمكن أن يفهم في ضوء هذا التأثر من ناحية وفي ضوء الميلاد الخجول لجنس أدبى جديد هو الرواية من ناحية آخري .

<sup>(1)</sup> Confesions Livrelx.

<sup>(2)</sup> Joulie au la Nouvelle Heloise: Introduction par Michel Jaunay . P. XIV.

كان العصر الذي كتب فيه روسو روايته عصر إنتاج رواثي ، فقد ظهرت ما بين عامى ١٧٤٠ و ١٧٦٠ في فرنسا مئات الروايات ومع هذا فإن رواية «هلويز الجديدة » ظهرت وكأنها جنس روائي جديد حتى لقد طبعت في القرن الثامن عشر وحده أكثر من خمسين طبعة ، مع أن أكثر الروايات نجاحا في هذا العصر لم تزد على أربع طبعات (١) وحتى أن المكتبات كانت تؤجرها للقراء لمدة ساعات محددة حتى تستطيع أن تفي بطلب القراء لها . وكان جزء من الجدة في فن روسو هو البساطة ووصف الطبيعة والاعتماد علي أحداث قليلة وتأملات كثيرة حولها، ومن هذه الزاوية فإن الفن الروائي هنا يقابل فن الرواية التاريخية أو التاريخ فقط حيث توجد أحداث كثيرة وتأملات قليلة وإذا أضفنا إلى هذه الخطوط العامة السمة الرئيسية للتكنيك الروائي عند روسو نجد أنها تكمن في اللجوء إلى الرسائل كوسيلة رئيسية لنقل العواطف ووصف الطبيعة وطرح التأملات الفلسفية والسياسية والدينية والاجتماعية .

من هذه الناحية تلتقى « زينب» أيضا مع « هلويز الجديدة» فهيكل يعتمد في جزء من روايته على فن الرسالة، لكن في الوقت الذي نلاحظ فيه أن هذه الوسيلة جاءت طبيعية عند روسو حيث تم الحب في « ساحة الدرس» بين الأستاذ والتلميذة، والنشاط الرئيسي لهما في الأصل هو« الكتابة» ومن هنا فالرسائل هي امتداد لهذا النشاط ولكن بطريقة أخرى ، ترى أن « هيكل » يواجه صعوبة في خلق « مناخ» الكتابة بين المحبين ، فعزيزة ريفية تنشأ في جو لم تكن فيه الفتاة تتلقى تعليمها وحامد ليس معلمها ، ويحاول هيكل التمهيد لهذا المناخ عندما يذكر أن « عزيزة عليمها أبواها القراءة والكتابة إلى أن بلغت العاشرة من عمرها وابتدأت حوالي الرابعة عشرة تقرأ روايات كانت تقع تحت يدها ... وكانت تعانى في ذلك بعض الصعوبة (۲) » ومع أن عزيزة على هذا القدر المتواضع من الثقافة فإنها تبدو في

<sup>(1)</sup> La litterature du Siecle. op. cit. P. 84.

<sup>(</sup>۲) زينب ، ص ۲۷ .

بعض الرسائل التي تكتبها صاحبة فكر وفلسفة أشبه بهلويز القارئة المثقفة ، لكنهافي بعض الأحيان تبدو أيضا أشبه بهلويز المسيحية حين تقول في إحدى رسائلها : « إنها الخطيئة أن تحب من ذهب بها أهلوها للدير ولسنا أقل تبتلا من هاتيك الراهبات وإن كنا أقل عبادة » أو أن تردد النبرة المسيحية - التي يمكن أن تأتى على لسان هلويز - في أن حواء هي سبب الخطيئة : « إن للشيطان الذي وسوس لحواء لسلطانا على نفس بناتها (١) » أما حامد الذي يقابل عند هيكل سان برو عند روسو وينطق على لسان المؤلف في الروايتين فإنه يبالغ أحيانا في الثرثرة عند هیکل وتبلغ إحدى ر سائله لوالده خمس عشرة صفحة كاملة (٢) وإذا كان طول الرسائل عند روسو يشفع له ثراء التأمل الشاعرى والفلسفي في ذاته وغنى الفكر في كثير من الأحايين ، فإنه قد يقصر عن هذا المستوى أحيانا في رواية زينب ، على أن هيكل ينجح في است فلال تكنيك « الرسالة » في هدف جانبي آخر في روايته ، فهو يتخذه وسيلة لهروب البطل من مسرح الأحداث ، فعندما تفلق الأبواب في وجه حامد بعد زواج محبوبته يكتب رسالة لأهله ويهرب ، وبهذه الوسيلة يطلب منه المؤلف أن يختفي من القصة ، وكمأ يقول يحيى حقى « لم أر مؤلفا يقطع دابر البطل هكذا كما فعل هيكل  $(^{\Upsilon})$  » . ولقد ظل هيكل « محتفظا بتكنيك الرسائل حتى بنى عليه قصته الثانية « هكذا خلقت » والتي كتبها هي أواخر حياته .

كما حملت زينب بعض الملامح المسيحية من نظيرتها « جولى » فقد حمل حامد أيضا بعض الملامح المسيحية من نظيره سان برو فهو في لحظة من لحظات الضيق يقرر أن يذهب إلى الشيخ مسعود أحد مشايخ الطرق الصوفية الذين يلمون بالقرية في بعض المواسم ، وأن « يعترف » أمامه بحكايات حبه ونزواته ، وبعد أن يسمع الشيخ منه حكايته مفصلة لا يزيد على أن يمد له يده ليقبلها (٤) ، وهدنا

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۲۰۰ .

<sup>(</sup>۲) انظر زینب ، ص ۲۶۸ – ۲۹۶ .

<sup>(</sup>٢) فجر القصة المصرية ، ص ٥٢ .

<sup>(</sup>٤) زينب ص ٧٤٤ وما بعدها .

الملمح في شخصية حامد قادم من المناخ العام الذي رسم فيه روسو شخصية العاشق المسيحي ومفهوم الخطيئة عنده ودور « الاعتراف » في التطهير وطلب الغفران ، وهو موقف يختلف بداهة عن المناخ الإسلامي الذي تدور فيه شخصيات هيكل، ومن اللافت للنظر أن الاعتراف في رواية روسو يجيء على لسان « جولي في مرض موتها (۱) على حين يتحول هذا الاعتراف فياتي عند هيكل على لسان حامد ولعل في هذا مؤشرا آخر إلى أن الشخصية الرئيسية التي تتحمل عبء الأحداث عند هيكل والتي كانت تستحق البطولة هي شخصية حامد .

إلى جانب استخدام الرسائل عند روسو كان يوجد الاعتماد على وصف الطبيعة كبعد رئيسى من أبعاد الرواية ، فوصف المناظر الساحرة لجبال سويسرا ووديان فرنسا وبحيرة جنيف وجمال الريف وهدوئه كان من المقدمات الرئيسية لميلاد الحركة الرومانتيكية في أوربا ، ولقد وجدت كثير من وقفات روسو أمام الطبيعة في « هلويز الجديدة» أصداءها في كتابات مدام دى ستايل وجورج صاند وشاتوبريان ولامارتين ، وقصيدة لامارتين الشهيرة في البحيرة تمتد جذورها إلى وصف بحيرة جنيف عند روسو في هلويز الجديدة (٢) هذا الملمح نجده أيضا يشكل خاصة رئيسية في قصة زينب ، فهيكل عندما كتب قصته في باريس وجنيف مواطن روسو كان يحكم إغلاق نوافذ حجرته في الصباح – كما يقول – لثلا يتسرب إليه ضوء المدن الأوربية من حوله ، وليعيش بخياله في الريف المصرى. ولقد نجح هيكل حقيقة في رسم صور رومانسية لهذا الريف على اختلاف ساعات الليل والنهار وتعاقب فصول المام ومواسم الزرع والحصاد وأنس الليالي المقمرة ووحشة الليالي المظلمة (٢) ونجح في ربط المواطف الوليدة بزهرات القطن ومواعيد الغرام بأشجار الحقل ولحظات التأمل الحزينة بسطح الفرن « وقد عاب بعض النقاد علي

<sup>(1)</sup> Voir Julie Reusseau troisieme. Partie.

<sup>(2)</sup> Voir Histoire de la litterature française ch - M der Granges.

<sup>(</sup>٣) انظر على سبيل المثال:

صفحات ۱۹ ، ۲۰، ۳۲، ۱۰۸ ، ۱۲۵ من روایة زینب .

هيكل أنه دس وصف الطبيعة بين أحداث القصة دسا مفتعلا وهي تهمة باطلة فليست الطبيعة في قصة هيكل عنصرا ثانويا كل عمله أن يعكس مشاعر أشخاصها .... بل هي عنصر قائم بذاته يلعب فيها الوصف الدور الأول (١) » ولعل المقارنة بين روسو وهيكل توضح جذور هذا العنصر وسر تركيز رواية زينب عليه ، كما أنها تفتح الباب لتساؤلات حول دور الريادة الرومانتيكية التي يمكن أن يكون قد أداها هذا العمل الروائي في الأدب العربي والذي تكشفت آثارة في فترات لاحقة سواء في الشعر أو في الرواية .

إن « زينب و هلويز الجديدة» لا تكتفيان فقط في الالتقاء حول الخطوط العامة ووسائل التكنيك الروائية ، ولكنهما تلتقيان كثيرا في الحلول التي يجدها المؤلف للمشاكل الروائية ، والسمة الغالبة علي هذه الحلول هي « الهرب» والابتعاد سواء من خلال الرحلة أو الموت ، فإذا كان سان برى بعد زواج « جولي » لا يجد أمامه حلا إلا الابتعاد عن مسرح الأحداث إلى باريس ، فإن ابراهيم بدوره يسافر إلى السودان في رحلة عسكرية ولا يعود منها ، أما حامد فهو يؤثر الاختفاء بعيدا بعدفشل حبه ويترك رسالة يختفي منها اسم المكان الذي يلجأ إليه ، وإذا كانت أم «هلويز الجديدة » عندما تقرأ رسائل الحب التي كانت ابنتها تحتفظ بها من سان برى بعد زواجها وتعلم مدى الحزن الذي تعانيه ابنتها فيصيبها بدورها الحزن فالمرض فالموت ، وإذا كانت حياة جولي نفسها تنتهي بالمرض الذي يصيبها وهي تحاول انقاذ ابنها من الماء فتموت بدورها . فإن فشل الزواج من المحب أيضا وانقطاع الأمل يؤدي بزينب إلى مرض خطير يعقبه الموت .

ملمح تفصيلى آخر تلتقى فيه الروايتان ، هو أن العاشقة المحرومة تواجه فى كلتيهما زوجا طيبا وإذا كانت « طيبة» فولمار تصل إلى حد أنه يدعو العشيق ليقيم مع عشيقته القديمة تحت سقف بيت الزوج ثقة منه فى كليهما . فإن طيبة « حسن » كانت تدفعه لأن يصغى إلى بكاء زينب ويطيب خاطرها ولا يلح عليها لاستخراج أسرارها الدفينة .

<sup>(</sup>١) يحيى حقى : فجر القصة ، ص ٤٩ .

لقد خصص الباحثون الفرنسيون دراسات كثيرة للوقوف أمام دلالات الدعوة للإصلاح الدينى والسياسى في « هلويز الجديدة » ولعل « زينب » بدورها أن تكون محملة بكثير مما بنبغى الوقوف أمامه في هذا المجال ، لقد اعتبر هنرى بريس أن الفكرة الكبرى في رواية زينب هي الاحتجاج على طريقة التزويج التقليدية في المجتمعات الإسلامية (۱) ، والواقع أن نماذج نقد التطبيق الديني والاجتماعي والسياسي تمتلئ بها صفحات الرواية (۲) ويمكن أن تشكل في ذاتها بحثا مستقلا .

إن هذه الملاحظات العامة التي رصدناها والتي تتقابل فيها روايتا « هلويز الجديدة» و « زينب» لا تقلل على الإطلاق من القيمة الفنية العالية للرواية ، وإنما تربطها فقط بتيار في الآداب العالمية نجحت هذه الرواية وكاتبها من خلال الاتصال به إلى نقل جنس أدبى جديد للأدب العربي الحديث هو جنس الرواية .



<sup>(1)</sup> Le roman arabe dans le premiera tiers duxx Siecle.

<sup>(</sup>٢) انظر مثلا :

ص ۳۰ ، ٦٦، ٣٤، ٦٤، ٦٧، ١٢١، ١٤١، ١٧٤، ١٨١، ١٤١، ٢٢٠، ٢٢١، ٢٢٢ .

## المبحث التـاسع بول وفرچینی بین برناردین دی سان بییر والمنفلوطی

إذا كان ميلاد الرواية العربية الحديثة على يد محمد حسنين هيكل في رواية زينب قد تأثر بالشكل الروائي لرواية « جولي أو هلويز الجديدة » للكاتب الفرنسي « جان جاك روسو (١٧١٢ - ١٧٧٨ ) فإن واحدا من تلاميذ روسو وأتباعه في تمجيد الطبيعة والاحتفاء الأدبي بها وهو برنادرين دي سان بيير (١٧٣٧ - ١٨١٤) كان له تأثير واضح على أحد معاصري هيكل البارزين وهو مصطفى لطفى المنفلوطي (١٨٧٦ - ١٩٢٤) وذلك من خلال تعريب المنفلوطي لروايته الشهيرة « بول وفرجيني » التي أضاف المنفلوطي إلى عنوانها عند الترجمة كلمة « الفضيلة» والتي أحدثت تأثيرا كبيرًا في أجيال متعددة انطلاقا من مضامينها الداعية إلى العودة إلى المنابع البكر في الطبيعة والسلوك ، وهي المنابع التي لم تلوثها الحضارة الصناعية بدخانها أو بتقاليدها ، لكن جانبا كبيرا من تأثير الترجمة كا ن يرجع إلى أسلوب المنفلوطي المثير للحوار حول دقة علاقته بالأصل المترجم من ناحية ، وعلاقته كذلك من نواح أخرى بالأسلوب الذي كان سائدا من قبل المنفلوطي في كتابة « فن الحكاية » أو « الرواية » في الأدب العبربي ، والأسلوب الذي كان معاصراً له في هذا الفن، ومدى انتماء أسلوب المنفلوطي إلى عصره أو إلى عصور سابقة عليه ، ومدى انتمائه كذلك إلى الأساليب النثرية أو الأساليب الشعرية ، ومدى تأثير ذلك كله على تطور النثر العربي الحديث.

ورواية « بول وفرجينى » التى شكلت حلقة الاتصال وساعدت على إثارة التساؤلات هى واحدة من روائع الأعمال الأدبية فى عصر التنوير فى الأدب الفرنسى ، مع أن كاتبها لم يكن من الأدباء المحترفين الذين تفرغوا لصناعة الآداب شأن كثير من معاصريه ولا حقيه فى الأدب الفرنسى من أمثال روسو وفيكتور هيجو وألفريد دى موسيه وغيرهم ، ولكنه كان مهندسا تقلب بحكم مهنته فى كثير من البلاد ، وقضى نحو عامين في جزيرة مدغشقر، وهى من المستعمرات الفرنسية

لذلك الحين ، ورصد تجربته في قربه من الحياة « البدائية » التي اعتبرها أكثر نقاء من حياة المدينة الحديثة ، وهو من هذه الناحية يذكر بمواطنه ومعاصره الفرنسي «جورج بوهون» (١٧٠٧ – ١٧٨٨) الذي كان مهندسا زراعيا ومنسقا للحدائق الملكية ، ومع ذلك فقد ترك عمله القصير الرائع « مقال في الأسلوب » الذي اعتبر من أكبر علامات التطور في علم الأسلوب في العصر الحديث (١) .

ولد جاك هنرى برناردين دى سان بيير فى ١٩ يناير سنة ١٧٣٧ فى مدينة هافر بشمال فرنسا ، فى أسرة صغيرة ، كان الابن البكر فيها، وقد نذره والده فى البدء للتعليم الدينى ، ووجهه إلى التلمذة على يد قسيس فى مدينة Caen ، فقرأ على يديه كتابين هامين هما : «حياة القديسين » و « روبنسون كروز » وقد أثرا فى حياته وأنتاجه الأدبى الذى حاول أن يجمع نزعة الفضيلة فى حياة القديسين ، وحب المغامرة فى « روبنسون كروز » وهما المعنيان اللذان يجتمعان فى قصة مثل « بول وفرجينى ».

والتتلمذ على يد أحد رجال الدين أو علمائه والتأثر به ظاهرة مشتركة بين برناردين دى سان بيير ومصطفى لطفى المنفلوطى ، حيث تعلم المنفلوطى على يد الشيخ محمد عبده فى الأزهر ، ولم تكن العلاقة بينهما مجرد علاقة طالب بأستاذ، فقد كان المنفلوطى شديد الارتباط بأستاذه وكان الأستاذ معجبا بذكائه وطموحه ونزعته الأدبية والإصلاحية ، موجها له ، ولقد بلغ من شدة الارتباط بين الأستاذ والتلميذ – أنه عندما توفى الإمام محمد عبده، اتخذ المنفلوطى قراره الصارم بأن يترك الدراسة فى الأزهر قبل حصوله على شهادة العالمية، وأن يعتزل القاهرة ويعود إلى قريته أو مدينته الصغيرة منفلوط ويؤثر الإقامة فيها.

وتلك العودة تقرب من المسافة بينه وبين برناردين دى سان بيير الذى كانت أولى رحلاته سنة ١٧٤٩ وهو في سن الثانية عشرة مع عمه ، إلى جزر المارتنيك ،

<sup>(</sup>۱) حول تأثير بوفون في علم الأسلوب الحديث ، انظر كتابنا : « النص البلاغي في التراث العربي والأدبى منشورات " دار غريب " حيث قمنا بترجمة مقاله الرئيسي « مقال في الأسلوب » إلى العربية والتعليق عليه .

حيث عاش بين أهلها السود سنوات طويلة استراح فيها إلى سلوكهم البسيط الذى لم تفسده الحضارة ، وعندما أتيح له الدراسة في كلية الجزويت ، كانت رغبته أن يتحول إلى «يسوعى » يذهب إلى ما وراء البحار لهداية البدائيين ، لكن و الده قاده إلى كلية « روان » حيث درس الرياضيات وتخرج فيها متفوقا فتغير اتجاهه في الدراسة ، وإن بقى مزاجه في حب الطبيعة والبحث عن أسرارها كما هو، لم يغير منه التحاقه بالجيش الفرنسي في أعقاب حرب السنوات السبع الشهيرة (١٧٥٦ - ١٧٦٢) وتخرجه مهندسا عسكريا سنة ١٧٧١ مكلفا بترميم القلاع والحصون وتعدد رحلاته وأسفاره ، فسافر إلى هولندا وألمانيا وروسيا وبولندا ، وكان يعلم بإنشاء مجتمع مثالي مثل الذي كان يدعو إليه جان جاك روسو. لكن واحدة من هذه الرحلات كان لها أثر كبير في حياته وهي تلك الرحلة التي قضي خلالها عامين في مهمة بائسة في جزيرة مدغش قر (١٧٦٨ – ١٧٧٠) وشاهد عن قرب بؤس الناس ونقاءهم وبكارة الطبيعة وجمالها ، وعاد إلى فرنسا فقيرا بائسا محبطا في تحقيق المجتمع المثالي الذي كان يحلم به منذ صباه .

وفى سنة ١٧٧٣ قرر أن يطبع مذكراته عن رحلة مدغشقر فوجدت صدى واسعا ، وفتحت أمامه أبواب الصالونات الأدبية فى عصره ، وانعقدت الصلة بينه وبين جان جاك روسو أكبر أدباء الطبيعة فى عصره ، والتقيا على فلسفة تجسيد الشقاء الإنسانى والظلم الاجتماعى ، وقبل عام واحد من قيام الثورة الفرنسية ، يصدر برناردين دى سانت بيير ١٧٨٨ روايته « بول وفرجينى » باعتبارها الجزء الرابع من كتابه « دراسات حول الطبيعة» فتجد صدى واسعا وتفتح له أبواب الشهرة دون حدود ، وتتعدد طبعات الرواية ، ويقبل رسامو العصر على تجسيد شخصياتها فى لوحاتهم ، ويشيع اسم « بول » و« فرجينى » فيكثر تسمية الأطفال الجدد بهم ، وعندما يتزوج برناردين بعد ذلك ويرزق بطفلين سوف يطلق عليهما بول وفرجينى .

ويكتب برناردين مقدمة قصيرة لروايته (١) يشير فيها إلى أنه كان يود أن

<sup>(1)</sup> Voir. Pernandin de St Pierne. Poul et Virginie Collection des Cent Chens d'levre. Robert Laffont. Paris. S. d.

يرسم « أرضا ونباتا مختلفا عما يعرفه الناس في أوربا، وكان يريد أن يجمع بين جمال الطبيعة وجمال الأخلاق لمجتمع صغير ، وأنه أراد أن يؤكد على مبدأ استاذه جان جاك روسو « إن السعادة تكمن في أن نعيش في توافق مع الطبيعة والفضيلة».

واحتلت الرواية مكانتها في الأدب الفرنسي منذ ذلك التاريخ باعتبارها رائدة أدب جمال البلاد البعيدة Exotisme وهو الاتجاه الذي سوف يتطور في المذهب الرومانسي تطورا كبيرا، ومن خلاله يدخل جمال الشرق عنصرا رئيسيا من عناصر الابداع في الآداب الأوربية في القرن التاسع عشر.

لكنها كذلك حظيت بقيمتها من خلال قدرتها على رصد المشاعر المعنوية العزينة ، مما جعل شاتوبريان يقول عنها : « إن جمال بول وفرجينى يرجع إلى القيم المعنوية الحزينة التى تتلالاً داخل العمل كما يمتد القمر الحزين على مكان منعزل هادئ مملوء بالأزهار ، وها هو لامرتين شاعر القرن التاسع عشر الكبير يقول عن بول وفرجينى إنها « كتاب يشبه صفحة من طفولة العالم ، إن الشعراء يبحثون عن العبقرية بعيدا مع أنها قريبة ، إنها فى القلب ، وإن بعض الملاحظات السابقة التى يمكن أن تدون عن خفقات هذا القلب ، يكفى أن ترسل الدموع إلى العيون قرنا كاملا (١) ..

أما ترجمة المنفلوطي لهذه الرواية وهي الترجمة التي لقيت رواجا كبيرا، فينبغي أن ينظر اليها باعتبارها تمثل مرحلة مهمة في تاريخ النثر الأدبي الروائي، كان عمادها أسلوب مصطفى لطفي المنفلوطي، الذي فرض وجودا قويا له، في عصر عمالقة الأسلوب الشعري والنثري. والزم موافقيه ومخالفيه معا على الالتفات نحوه واحتذائه أو مخالفته أو السخرية منه أو الحوار معه، وكلها أوجه للتأثير، لا يقل بعضها عن بعض في الأهمية، بل إن كتابات المنفلوطي كادت أن تصيغ الفترة المحيطة بالحرب العالمية الأولى بصبغتها كما يقول فتحي رضوان (٢): « إني أعتقد أن الفترة التالية لنهاية الحرب العالمية الأولى، يمكن أن تسمى عهد المنفلوطي،

<sup>(</sup>٢) فتحى رضوان : عصر ورجال، ص ٣٠ ، القاهرة سنة ١٩٦٧ .

فلم يكن ثمة بيت يخلو من كتاب له ضم مقالاته هو ، أو رواية من الروايات التي عربها عن الفرنسية .

وقد كان معهودا لذلك العصر – بل وما زال معهودا حتى الآن – أن لا تشتهر الروايات التي عربها المنفلوطي عن الفرنسية كالفضيلة والشاعر ، وماجدولين وفي سبيل التاج بأسماء مؤلفيها الفرنسيين ، وإنما تشتهر عادة باسم مترجمها المنفلوطي وتأكدت مكانة أسلوب المنفلوطي عند كبار الكتاب في عصره من موافقيه وفخالفيه، فها هو أستاذ الجبل ، أحمد لطفي السيد ، يعلق على النظرات » في الجريدة سنة ١٩١٠ فيعتبرها « الثمرة الناضجة للعصر الكتابي الحاضر » .

بل إن سلامة موسى الذي كان يقف في الطرف الآخر لنزعة المنفلوطى الأسلوبية ، يكتب عنه في الهلال سنة ١٩٢٣ قائلا : « إن المنفلوطى يمتاز على جميع كتاب مصر باستطاعته أن يعيش بقلمه عيشا رضيا ، فإن له مكانة رفيعة بين الشبيبة تجعل كتبه في رواج مطرد ، وحسنا يفعل الآباء في تعويد أبنائهم أسلوب المنفلوطي » (١)

أما العقاد الذي شن حملة ضارية على أسلوب المنفلوطي وجعله هو والمازني من بين المستهدفين بحملتهما النقدية في الديوان . فقد انتهى إلى أن أسلوبه جاء استجابة قوية لعصر كان يبحث عنه وكان في حاجة إليه ، ويعلن العقاد في نهاية دراسة له عن أدب المنفلوطي (٢) : « إن نظرته إلى الأخلاق والشعور أقمن أن تفيد قراءه ، وتحظى لديهم من كل نظرة سواها ، ولعلها لولا ما نأخذه عليه من الليونة والرخاوة، أصلح زاد لهم من غذاء الفكر والعاطفة ، بل لعلهم كانوا في حاجة إلى منفلوطي يظهر لهم ، لو لم يظهر لهم هذا المنفلوطي الذي عرفوه وأقبلوا عليه » .

أن هذه الحاجة المصرية لأسلوب المنفلوطى التى يعبر عنها العقاد ، رغم عدم الاتفاق في النزعة بينهما ، يعود للتعبير عنها مرة أخرى ، واحد من أصحاب

<sup>(</sup>١) الهلال السنة الثانية والثلاثون ، نوهمبر سنة ١٩٢٣ .

<sup>(</sup>٢) المقاد : المجموعة الكاملة للمؤلفات ، المجلد الخامس والعشرون ، الأدب والنقد ، دار الكتاب اللبناني ط1 / سنة ١٩٨٣ .

أفصح الأقلام التعبيرية لذلك العصر، وهو أحمد حسن الزيات ، الذى كان يعد منفلوطيا متطورا ، ولكنه في الوقت ذاته كان مؤرخا منصفا للأدب وذا بصيرة نافذة في ملاحظة مراحل تطوره ، إضافة إلى كونه واحدا من أمراء البيان في العصر يكتب الزيات في "الرسالة "بعد نحو خمسة عشر عاما من وفاة المنفلوطي مبينا مكانة أسلوبه من العصر (۱) : « كانت الومضات الروحية الأخيرة للبارودي واليازجي ومحمد عبده ، وقاسم أمين، ومصطفى كامل والشنقيطي ، قد التمعت التماعة الموت لتنطفى كلها متعاقبة في العقد الأول من عقود هذا القرن ، فهيأت الأنفس والأذواق إلى أدب جديد كنا نفتقده فلا نجده ، وكان اخواننا اللبنانيون في مصر وفي أمريكا قد فتحوا نوافد الأدب العربي على الأدب الغربي فأرونا ألوانا من القول ، وضروبا من الفن ، لا نعرفها في أدب العرب ، ولكنها كانت في الكثير من الأحيان سقيمة التراكيب ، مشوشة القوالي .

وحينئذ أشرق أسلوب المنفلوطى ، على وجه « المؤيد» إشراق البشاشة ، ورأى وسطع فى أندية الأدب سطوع العبير ، ورنا فى أسماع الأدباء رنين النغم ، ورأى القراء والأدباء ، فى هذا الفن الجديد ما لم يروا في فقرات الجاحظ وسجعات البديع، وما لا يرون فى غثاثة الصحافة وركاكة الترجمة ، فأقبلوا عليه إقبال الهيم ، على المورود الوحيد العذب » .

ولا شك أن ظاهرة المنفلوطى الأسلوبية شكلت تيارا قويا فى الأدب العربى ، ابتداء من طه حسين الذى كان مولعا بمقالات المنفلوطى يترقبها عند صدورها فى المؤيد ، فيقرأها « خماسى ، وسداسى ، وسباع» كما يقول الزيات (٢) ، إلى جسيل الشعراء والروائيين من أمثال محمود كامل ونجيب محفوظ ومحمد عبد الحليم عبدالله

<sup>(</sup>١) أحمد حسن الزيات ، من وحي الرسّالة ، ج ١ ، دار نهضة مصر، ص ٣٨٥ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

وصلاح عبد الصبور إضافة إلى كثير من الكتاب في أرجاء الوطن العربي (1). ومن هنا ، فإنه عندما تدرس ترجمات المنفلوطي لا ينبغي أن يتم الاكتفاء بالوقوف أمام مدى المطابقة أو عدم المطابقة بين الأصل والترجمة كما يفعل بعض الدارسين ، وإنما يحسن أن يتم الالتفات إلى الترجمة من هذه الزاوية التي أشرنا إليها انطلاقا من أسلوب المنفلوطي في الترجمة .



<sup>(</sup>۱) حول امتداد ظاهرة المنفلوطية، انظر كتاب الأحزان » فصول في التاريخ النفسي والوجدان الاجتماعي للفئات المتوسطة العربية - للدكتور ناجي نجيب - دار التتوير -لبنان سنة ١٩٨٣.

## حول تطور النثر القصصي

المرحلة التي ترجم فيها المنفلوطي « بول وفرجيني » تعتبر مرحلة مهمة في تاريخ النثر العربي الحديث ، وعلاقته بالأجناس الأدبية المختلفة ، وعلى نحو خاص علاقته بالشعر والحكاية ، وهي جوانب من العلاقات تكمل ما كانت قد أثارته مقالات المنفلوطي التي نشرت متفرقة قبل ذلك في صحيفة المؤيد قبل أن تجمع في كتابيه « النظرات» و « العبرات» من علاقة النثر العربي الحديث بفن آخر هو فن المقال .

وإذا عدنا إلى علاقة النثر بالتقنيات المتصلة بكل من الشعر والحكاية ، فسوف نجد أن تاريخ الأدب العربى ، قد عرف لونا من تردد النثر الأدبى بين مخاور هذين الجنسين ، واتخاذه مواقع مختلفة في سبيل بحثه عن طبيعته الخاصة .

وربما يعود ذلك إلى أن « فن النشر » لم يجد من الاهتمام فى تاريخ النقد العربى مالقيه فن الشعر الذى توجهت كثير من الدراسات حول أصوله وقواعده ومسيرة أسلوبه، والواقع أن (١) « النقاد لم يعطوا للنثر ما أعطوا للشعر من عناية ، فلسنا نجد في كتب النقد تلك الأبحاث المطولة التى يراد بها رد معانى الكتاب إلى مصادرها الأولى على نحو ما فعلوا فى درس معانى الشعر وبيان المبتكر منها والمنقول ، فقد نجدهم يتعقبون المعنى فى يرد فى بيت من الشعر فيذكرون الأدوار التى مر بها المعنى منذ عرف ، ويبنون درجات من تناوله من الشعراء ، وهذا .. يبين وجها من الفروق بين النثر و الشعر من الوجهة الفنية ، فالشعر فى نظر النقاد

<sup>(</sup>۱) د. زكى مبارك – النثر الفنى فى القرن الرابع ص ١٧ ( فى الأصل رسالة باللغة الفرنسية نوفشت فى جامعة باريس سنة ١٩٣١) الطبعة العربية ، منشورات (دار الكتب العصرية، بيروت : دون تاريخ .

من العرب أكثر حظا من الفن وأولى بالنقد و الوزن ، والنثر مهما احتفل أصحابه بإتقانه وتجويده لم ينل من أنفس النقاد منزلة الشعر ، ولذلك قلت العناية ، بتقييد أوابده والنص على ما فيه من ضروب الإبداع والابتكار أو دلائل الضعف والجمود ».

وهذا الموقف من فن النثر جعله يتخذ مسارا غير ثابت في حركة اقترابه من أنماط الأساليب الشعرية أو ابتعاده عنها ، فهو في بعض ألوان السجع القديم في الجاهلية مثل سجع الكُهان والحكماء ، يقترب من قواعد الشعر في القافية وفي تشكيل الجملة المركزة المكثفة ، وهو يعود إلى الابتعاد عن هذا الالتزام في النثر المرسل عند واحد مثل ابن المقفع في كليلة ودمنة ، الذي ينسب إليه بعض الدارسين نشأة النثر الأدبي (١) في العربية . لكنه يقترب مرة أخرى من النمط الأسلوبي في الشعر في فن مثل فن المقامة عند بديع الزمان الهمذاني (٢) الــذي اقترب النثر عنده من فني الشُّعر والحكاية في آن واحد حيث كانت المقامة لونا من القصة القصيرة التي يتم أداؤها بأسلوب مكثف مسجوع يقترب كثيرا من معطيات اللغة الشعرية التي تطغي على خصائص الحكاية ، ورغم التأثير القوى والذيوع الواضح لهذا الفن في القرن الرابع الهجري وما بعده في الأدب العربي والآداب التي تأثرت به ، مثل السريانية والفارسية والعبرية ، ورغم ما يقال من إمكانية تأثير عنصر « الحكاية القصيرة » في فن المقامة ، على نشأة « قصص الشطار » في الآداب الأوربية الوسيطة ، رغم هذا كله ، فإن طغيان جانب الأسلوب « الشعرى » على طريقة سرد الحكاية في فن المقامة ، لم يتح لهذا الجنس من الناحية الروائية مجالا واسعا للانتشار والتأثير، فظل يتردد في أوساط خاصة المثقفين والمتعلمين من المهتمين بالأساليب الشعرية ، أكثر مما يتردد في أوساط عامة الناس المولعين بسحر الحكاية أكثر من رفعة الأسلوب.

<sup>.</sup> Lotterature Arabe انظر كتاب أندريه ميكيل بالفرنسية

<sup>(</sup>٢) زكى مبارك المرجع السابق ص ٢٥٢ وما بعدها .

ولعل رد الفعل لذلك ، تمثل في نمط آخر من النشر ، اقترب من جوهر الحكاية أكثر من اقترابه من رفعة الأسلوب أو شاعريته، وقد تجسد هذا في « القصص الشعبي » المؤلف أو المترجم ، والذي بدأ ظهوره في فترة موازيه لفترة ظهور « المقامة» التي تمثل الطرف الآخر ، في القرن الرابع الهجري. ولا شك أن أبرز نماذج القصص الشعبي تمثل في « ألف ليلة وليلة » التي تمت صياغتها الشعبية البسيطة بلغة قريبة في بنائها الأسلوبي من لغة الحياة اليومية إن لم تكن متطابقة معها في كثير من الأحايين ، ولقد سمح ذلك اللون من البناء الأسلوبي البسيط لعنصر الحكاية بالنمو والشيوع ، بل ومشاركة أجيال « المتلقين» في الإضافة اليها ، مما أضفي عليها طابعا جماعيا في التأليف ، وابتعد بها شيئا فشيئا عن خصوصية « المؤلف » الفرد المبدع ، الذي يكتسب مكانته من رفعة أسلوبه . كما كان الشأن بالنسبة لكبار الشعراء والكتاب .

ونتيجة لذلك أصبحت «رواية الحكاية» لفترة طويلة من الزمن ، مهمة «الحكائين» وليست مهمة «الأدباء» . وهؤلاء «الحكاءون» هم أقرب إلى الأدباء الجوالين ، أو شعراء العامة ، أو محترفى التسلية ، فى كثير من الآداب الأخرى ، وهم يحتلون طبقة أقل من طبقة الأدباء المحترفين الذين يمثلهم غالبا الشعراء والكتاب الرسميون ، الذين يتدرجون فى تاريخ الأدب العربى تحت ما يسمى بد «صناعة الإنشاء» والذين كتب عنهم القلقشندى كتابه الشهير «صبح الأعشى فى صناعة الإنشاء»

وقد امتدت هذه الفترة حتى مشارف عصر المنفلوطى ، حيث كانت القيمة الأدبية الأولى تعطى للشاعر ، صاحب الأسلوب النبيل المنمق ، وصانع الصور البيانية الجميلة المستمدة من تراث اللغة والتقاليد المحيطة بها ، ومستخدم الألفاظ القصيرة الصحيحة في سياقاتها المناسبة ، حتى ولو كانت غريبة بهدف إحيائها وجعلها تشيع على الألسنة ، والحريص على موسيقى اللغة في انتقاء المفردات وترتيب العبارات وتوالى المترادفات وتناسق الجمل، وكانت المرتبة الثانية

تعطى للكتاب ، بالمعنى الذى تعارف عليه العصر للكتابة بما تشتمل عليه من المكاتبات الديوانية الرسمية التى تتخذ نماذجها العليا من كتاب مشهورين مثل عبد الحميد بن يحيى ، والصاحب بن عباد ، و القاضى الفاضل ، أو الرسائل الإخوانية التى تقترب من الشعر المنثور ، وتحاكى موضوعاته ، وتقترب من موسيقاه ، وتستعير صوره ومفرداته ، ولم يكن يدخل فى هذه المنافسة غالبا «الحكاءون » أو الرواة وذلك لسببين رئيسيين :

أولهـما: أنهم كانوا غالبا « مجهولين ». فالراوى يختبئ تحت ظل الجماعة ولا يعرف من هو على وجه التحديد، بل ولا يتم الحرص على معرفته ، ونحن لا نعرف من هو الذى صاغ « ألف ليلة و ليلة » ولا قصة « عنترة بن شداد » ولا حكاية « أبو زيد الهلالي » ولا رواية « سيف بن ذى يزن» ومن ثم فليس من الممكن إعطاء الملامح الأسلوبية إلا للجماعة أو للعصر .

ثانيهما: أن أسلوب « الراوى » أو « الحكاء » فردا كان أو جماعة ، كان يميل إلى اللغة الشعبية ، ويتخفف من كثير من قيود « الأسلوب الشعرى » على النحو الذى كان مألوفا عند المتنافسين من الشعراء والكتاب، وقد ترتب على ذلك وجود حواجز تحول بين « الأدباء الحقيقيين» والانشغال بفن الحكاية ، التى كان يحتل المهتمون بها مرتبة أقل في سلم عالم « الأدباء ». وكان من يريد منهم الاهتمام بفن الحكاية يتوجه بطاقته إلى فن مثل فن « المقامة» يجمع بين نواة الحكاية القصيرة وكثافة الأسلوب الشعرى ، لكن هذا الفن أيضا ضمر الاهتمام به ولم يعد يجد من الرواج ما يستحق العناء في صناعته إلا من باب التدريب وترويض الأدوات بين الحين والآخر ، وقد شهد العصر بعض محاولات من هذه ، مثل «ليالي سطيح» لحافظ إبراهيم ، و«حديث عيسي بن هشام» لمحمد المويلحي .

لكن المصالحة الحقيقية بين فن الرواية كما عرفته الآداب الأوربية المعاصرة، وشاعرية الأسلوب العربى الراقى كما عرفتها عصور الأدب العربى القديم، هذه المصالحة كانت هي التحدى الذي حاول مصطفى لطفى المنفلوطي أن يكتب من خلاله فصلا جديدا في تاريخ الأدب العربى من خلال تقديم نموذج

حي لشاعرية النثر الحكائي ، وتتجسد هذه المحاولة على نحو واضح من خلال ترجماته التي نختار منها « بول وفرجيني» نموذجا. إن هذه المصالحة تقوم على أسساس متحساولة استشعسادة الأديب « الناثر» لمكانة في عبالم الأدب توازي مكانة «الشاعر» من خلال الارتكاز على فن « الحكاية» ومعالجتها بلون من « شاعرية الأسلوب» يختلف من ناحية عن « شاعرية الأسلوب المكثفة» في فن المقامة، وهي الشاعرية التي كادت تطغى على عنصر الحكاية القصصية في هذا الفن ، ويختلف من ناحية ثانية عن « نثرية الأسلوب » المفرطة في القصص الشعبي الذي تطفي فيه عناصر الحكاية على العناصر الأسلوبية ، التي تكاد تتوارى ، وتتم المصالحة من ثم من خلال « توازن» بين عنصرى « الحكاية» و« الشاعرية » اعتمادا على واسطة « الترجمة » التي تفد إليها الحكاية في مجملها من أدب آخر مشكلة جسدا روائيا له أطرافه الرئيسية من بداية ووسط ونهاية ، وله صلب « الحكاية» من تشابك الأحداث وتعقدها ثم انفراجها أو تلاشيها ، ووجود شخصياتها المعهودة من شخصيات رئيسية وشخصيات ثانوية وشخصيات هامشية، مع المحافظة على خطوطُ الملامح الجسدية والنفسية لكل منها ، ولها أطرها الزمانية والمكانية المتماسكة ، وهذه المقومات كلها خجعلنا أمام « حكاية » قابلة لإحداث المتعة من خلال روايتها في لغة أخرى ، كما أحدثت المتعة من خلال روايتها في لفتها الأصلية ، لكن هذه المقومات وحدها ليسبت كافية ، في محاولة المنفلوطي ، للمصالحة بين عناصر الشاعرية والحكاية ، فقد كانت المتعة متحققة كذلك من خلال روايات التراث الشعبي التي وجدت الانتشار في الأوساط الشعبية ، وإن اختفت منها بصمة « الأسلوب الشاعري » ومالامح « الأديب المؤلف » . كان المنفلوطي يريد أن يسترد مكانة « الأديب المؤلف» في النثر من خلال جنوحه إلى شاعرية الأسلوب » وهو لجوء قد يثير تساؤلا رئيسيا في حالة الترجمة : هل هي شاعرية أسلوب المؤلف أو المترجم ؟

ولكى نجيب على هذا التساؤل . فإننا سوف نعقد فصلا تمهيديا حول « ترجمة بول وفرجينى بين الالتزام والتحرر » ، نحاول من خلاله تحليل عينة أولية من نص المنفلوطى مقارنا بنص برناردين دى سان بيير، لنعرف مقدار الالتزام أو

الإضافة أو الجذف . ومن ثم مدى ما أضافه المنفلوطى من خصائص «أسلوبية» لإحداث هذه النقلة فى تاريخ النص النثرى العربى الروائى . ثم نقف بعد ذلك عند الخصائص الأسلوبية للنص المنفلوطى ، فى محاولة لتبين ملامحه الرئيسية ، وعلاقتها بالذائقة العربية الشائعة، وبالنموذج المستهدف للفصاحة العربية ، وتأثير ذلك فى درجة الشهرة التى حظيت بها نصوص المنفلوطى فى العصر ، وهى شهرة لم تحظ بها نصوص مترجمة أخرى سابقة أو لاحقة ، بما فى ذلك نصوص برناردين نفسها ، التى ترجمت بأسلوب غير أسلوب المنفلوطى .



## ترجمة بول وفرجيني بين الالتزام والتحرر

لنقل في البداية أنه من الصعب أن توجد ترجمة يمكن أن يطلق عليها «الترجمة الملتزمة» . لأن المترجم والخائن وجهان لعملة واحدة ، كما يقول المثل الإيطالي ، ولأن المترجم مهما كان حرصه الدقيق على نقل عبارة المؤلف ، فإنه سيؤدي جوهرها من خلال اختياره لمفردات بعينها وطريقة معينة في ترتيب هذه المفردات تجعلها تحمل رسالة معينة للمتلقى في اللغة الثانية التي يترجم اليها العمل . وهي في أحسن أحوالها تتوازى ، دون أن تتطابق ، مع الرسالة التي حملتها مفردات اللغة المترجم منها إلى المتلقى في اللغة الأولى .

وفيما عدا المعادلات العلمنية (۱)، والعمليات الحسابية ، والإجابة على الأسئلة البسيطة مثل : كم الساعة الآن ؟ تظل عمليات الترجمة كلها تتحرك في دائرة التحرر النسبي الذي يزداد بطبيعة الحال مع الأعمال الأدبية ، ومع شرائح منها عندما يتطلب الأمر ترجمة «معنى المعنى » و «شكل المعنى » و «معنى الشكل» و«شكل الشكل» على النحو الذي شرحه جون كوين في بناء لغة الشعر . لكننا مع ترجمة المنفلوطي ، نجد أنفسنا في مجال أكثر اتساعا من حرية الحركة فالأمر لا يتعلق فقط بمجرد هذه الدوافع الفنية التي تدفع المترجم للمناورة في سبيل أداء رسالة المؤلف ، ولكنه يتعلق بعزم المترجم على التصرف الواسع المدى في سبيل خلق أسلوبه الخاص ، الذي يحقق من خلاله تأثيرا معينا في المتلقى . يرتبط بالطريقة « الخاصة» التي اتبعها في سبيل توصيل الرسالة اليه .

<sup>(</sup>۱) انظر : النظرية الشعرية - بناء لغة الشعر واللغة العلياً ، تأليف جوت كويبن، ترجمة در ، أحمد درويش ، فصل الترجمة ، مكتبة غريب - القاهرة سنة ۲۰۰ .

والقارئ الذي يفتتح النسخة الفرنسية من رواية « بول وفرجيني » لبرناردين دى سان بيير . والترجمة العربية لها للمنفلوطي . سوف يلاحظ ابتداء الإضافة من صفحة العنوان حيث تضيف الترجمة العربية ، كلمة « الفضيلة» قبل اسم البطلين «بول وفرجيني » فاصلة يين العنوان الأصلي والإضافة العربية بحرف « أو» الذي يعني (في العربية) التخييز والمساواة ، والذي يستخلص فيه المترجم فحوي «الرسالة » المقدمة خلال الرواية كلها ، ويقدم هذا الفحوي على العنوان « المحايد» الذي قدمه المؤلف ممثلا في اسمى البطلين « بول وفرجيني » ، والمنفلوطي بهذا يقدم مؤشرا على المنهج الذي سوف يسير عليه بقية الترجمة ، وهو المنهج القائم على أنه سوف يسبق النص إلى القارئ العربي ويقف « أمامه» في مواجهة القارئ العربي ، وليس خلفه أوفي موازاته ، وكأنه يرتكز على النص وهو يقدم « أسلوبه» للقارئ العربي القارئ العربي القربي المؤلفة وهو يقدم « النص» للقارئ العربي القربي القربي الشارئ العربي المؤلفة وهو يقدم « النص» القربي العربي القربي المؤلفة وهو يقدم « النص» القربي العربي المؤلفة وهو يقدم « النص» القربي العربي المؤلفة والمؤلفة والمؤ

ومع ذلك فإن التصرف في عناوين الأعمال الأدبية أثناء ترجمتها إلى العربية في هذه الفترة كان منهجا سائدا لم يقتصر على المنفلوطي وحده ، فهناك أعمال كان يغير عنوانها لكى يتواءم مع ذوق القارئ العربي ، كما حدث مع « هرنائي» بطل مسرحية فكتورهيجو ، الذي غيره المترجم إلى « حمدان » و« تارتوف» لموليير ، الذي أصبح « الشيخ متلوف ». وهناك أبطال آخرون كانت تحور أسماؤهم بما يتلاءم مع المناخ العربي ، كما صنع خليل مطران مع اسم Otello بطل شكسبير الذي حوله إلى « عطيل» (1) ، وهو اسم عربي قديم كان يطلق على « الجميل الصغير الذي لا يحتاج إلى حلية يتحلى بها فهو عاطل عن الحلى ويصغر على عطيل » . وهو تصرف من مطران ، اعتمد فيه على قرب النطق الصوتي بين «أوتللو» و «عطيل» وعلى ملاءمة الاسم الذي اختاره لشخصية العبد المغربي التي يرسمها شكبير في مسرحيته . على أن نفس المسرحية كان قد ترجمها من قبل نجيب حداد تحت عنوان « أوتللو أو جيّل الرجال» وهي نفس الطريقة التي اتبعها المنفلوطي في

<sup>(</sup>١) انظر : كتابنا ، خليل مطران ، شاعر الذات والوجدان الدار المصرية اللبنانية - القاهرة سنة ٢٠٠٠ .

المحافظة على الاسم الذى وضعه المؤلف والمغزى الذى أستنتجه المترجم مع توسط حرف « أو » بينهما » . لكن مع فارق بسيط يكمن فى ترتيب أختيار المؤلف ، واختيار المترجم .

إذا تجاوزنا العنوان إلى الفقرات الأولى من الرواية في الأصل والترجمة فسوف نجد الفروق تقفز أمام العين . فصفحات الأصل في الرواية ، تكتب كلها دفعة واحدة . دون أن تحمل الفقرات أرقاما أو تميز بعناوين، أو توضح بصور ، وتخالف الترجمة الأصل في هذه الملامح الثلاثة .

فالرواية فى ترجمة المنفلوطى تقسم إلى سبعة وعشرين فقرة تحمل كل فقرة منها رقما مسلسلا ، ثم يتبعه عنوان مميز. وهذه العناوين السبعة والعشرون بعضها يتصل بتميز المكان مثل : جزيرة موريس ، الحياة الطبيعة ، استراحة فرجينى ، أوربا السفينة ، الطبيعة .

وبعضها يتصل بتميز الزمان مثل . التاريخ ، ليالى الشتاء ، الوداع ، النهاية - وبعضها يتصل بتقديم الشخصيات مثل :

الشيخ ، مدام دي لاتور ، مرغريت ، آدم وحواء.

وبعضها يتصل برصد لحظات شعورية مثل:

حياة الطفولة ، السعادة ، الخفقة الأولى ، أحزان بول، الإيمان .

وهذه التقسيمات بما تحمله من أرقام وعناوين تعد لونا من إضافات المترجم على طريقة إحداث الأثر الذي يتوخاه في نفس المتلقى .

ويضاف إلى ذلك نحو خمس وبالأثين لوحة مصورة صاحبت طبعة الترجمة العربية وهى غير موجودة في الأصل.

وإذا كانت هذه الفوارق توجد على مستوى الهيكل العام للعمل ، فإن المقارنة بين « النص» الأصلى و «النص» المترجم تشف عن كثير من الفوارق بدورها ، وهي

فوارق ، تقدم مبررات الطابع الأسلوبي المستقل الذي تكتسبه ترجمة المنفلوطي ، وتحدث من خلاله هذه النقلة في تاريخ النثر العربي ، وهذا التأثر الواسع المدى في المتلقى ، وسوف نكتفي بالمقارنة بين الفقرات الأولى في كل من النص الأصلى والنص المترجم ، لنقف بعد ذلك بمزيد من التفصيل أمام أسلوب النص المترجم .

إذا وضعنا أمام أعيننا صورة للفقرتين الأولى والثانية من النص الفرنسى ، مقابلة لصورة ترجمتها عند المنفلوطي فإنه يمكن ملاحظة الفروق التالية:

۱- تتكون الفقرتان في النص الفرنسي من ثمانية وأربعين سطرا ، في شكل فقرتين متصلتين لا يتقدمهما عنوان ولا تفصل بينهما فراغات أو علامات فصل ، فيما عدا علامات الترقيم بين الجمل وعلامات الوقف في نهاية كل فقرة .

٢- تتكون الترجمة العربية للفقرتين من أربع فقرات تتشكل في واحد وستين سطرا ، مع وجود عنوان في صدر الفقرة الأولى، يسبقه رقم مسلسل ، سوف تميز به بدايات الفصول في الترجمة العربية كما أشرنا من قبل ،

ومع تقارب متوسط عدد الكلمات في السطور في حجم الطباعة الفرنسية والعربية للنص، وهي نحو سبع كلمات في كل سطر نجد أنفسنا أمام نحو ٣٦٦ كلمة ترجمت في نحو ٤٢٧ كلمة أي بزيادة نحو ١٨ ٪ في النص العربي لا مقابل لها في النص الفرنسي.

٣- تشكلت الزيادة الأولى ، في الفقرة التوضيحية التي توضح طبيعة
 وجغرافية المكان الذي سوف تجرى فوقه الأحداث وهو جزيرة موريس وهي فقرة
 تشتمل على أكثر من ستين كلمة تصف :

- (أ) الموقع الجفرافي للجزيرة .
  - (ب) طبقة التربة بها .
- (ج) نوع السكان الأصلين وحالتهم المادية .
- (د) نوع السكان المهاجرين الأوربيين واستفلالهم لأهل الجزيرة .

(هـ) تعميم الحكم على سلوك الأوربيين الاستعمارى المستغل في أي منطقة مماثلة .

ومع أن هذه الفقرة التمهيدية يراد منها توضيح الصورة للقارئ والمبادرة لاستخلاص العبرة ، فإن بناءها الأسلوبي يحمل بذور الخصائص الأسلوبية التي سوف تتكرر في أسلوب المنفلوطي في بقية الرواية ، وتتمثل في الميل إلى المفردات الغريبة التي تشيع في الفصحي التراثية أكثر مما تشيع في الفصحي المعاصرة مثل وصف الجزيرة بأنها « قفراء بلقع » بدلا من « خالية » أو الحديث عن « الأصقاع » بدل « المناطق »، وكذلك اللجوء إلى المترادفات، ومثال « قفراء بلقع» يصلح نموذجا للترادف والغرابة في وقت واحد .



فى الفقرة الثانية فى الترجمة العربية وهى التى تمثل فى الواقع بداية الفقرة الأولى فى الفقرة الثانية فى الترجمة المترجم جملة قصيرة يشير فيها المؤلف إلى الأولى فى النص الفرنسى ، يستغل المترجم جملة قصيرة يشير فيها المؤلف إلى On voit, dans un terrain مزروعة الطلال كوخين صغيرين في أرض كانت قديما مزروعة Jadis Cultive, Les ruines de deux Pettites Cabanes .

يستغل المترجم هذه الجملة القصيرة التي لا تشتمل إلا على وصف واحد للأرض بأنها «كانت قديما مزروعة » ووصف واحد للكوخين بأنهما «صغيران لكى يقدم ترجمة في أكثر من ستين كلمة . تستثير في مخيلته تراث الوقوف على الأطلال الغنى في التراث العربي ، فيتحدث عن الجدران التي بقي نصفها والجذوع المتناثرة . والأرض المختلفة الألوان ، والجداول القاتمة والمتداعية، والناس الذين كانوا يزرعون ويحرثون . والدهر الذي أغار عليهم فجعلهم يرحلون عن العالم .

وهذه الزيادات في الترجمة تنطلق كلها من تداعيات أسلوبية انطلقت من ترآث الوقوف على الأطلال - في هذه الفقرة بالذات-، لكنها حملت معها الخصائص الأسلوبية المنفلوطية التي سوف تتطور وتتاكد في بقية الرواية من أمثال:

المفردات الغريبة أو مفردات الفصحى التراثية ، ومعنا منها في هذه الفقرة كلمات مثل : الآكام / دارسين / ناخرة / أحافير / أخاديد / غدران.

الميل إلى استخدام التقسيمات المتقاربة الايقاع فى الجمل المتتالية والمفردات المتتابعة ، مثل : سوداء ، وخضراء ، وصفراء ، ومثل أنجاد وأغوار ، واحافير وأخاديد ، ومتعرجات ومستدقات ، ومثل يتولون حرثها وزرعها وتقسيمها وتخطيطها . وكلها مفردات متقاربة الإيقاع يحدث تواليها لونا من موسيقى الأسلوب وشاعريته ، وهو لون كان يحرص المنفلوطي على تحقيقه بصرف النظر عن مدى دقة الترجمة سعيا إلى إحداث ذلك التأثير للنثر الروائي الأدبى .



إلى جانب الاستطراد أو الزيادة فى ترجمة بعض الفقرات . يوجد عدم مراعاة ترتيب جمل النص الأصلى فى فقرات أخرى . بما يترتب عليه من قفز لبعض الجمل أو تقديمها عن موضعها . وقد يكون وراء ذلك مراعاة التوازن الأسلوبي الذي يريد المترجم أن يتركه فى نفس قارئه، ففى مطلع الفقرة الثانية يبدأ النص برصد مجموعة من الصور التي يغلب عليها الطابع السمعى للمكان مثل الصورة التالية :

Les echos de la montagne repètent sans Cesse le bruit des vents qui agitent les For est voisines et les fracas des vegues qui se brisent au loin sur les recifs, mais au Pied meme de Cabanes onn'entend Plus aucan bruit.

ويتابع المترجم المؤلف في رصد هذه الصورة السمعية فينقل لها ترجمة بنفس ترتيب كلماتها وصورها ، ولكن المؤلف عندما ينتقل بعد ذلك إلى صورة بصرية حين يقول : ... et on ne voit autaur de soi que ... ext

يتوقف المترجم عن متابعته ويقفز إلى صورة سمعية أخرى تأتى بعد أحد عشر سطرا من انتهاء الصورة السابقة فيترجمتها بعدها مباشرة و هى الصورة التى A Pcine l'echo y repete le murmure des palmistes .... ext . : تبدأ بقوله :

وهنا نجد المترجم يُصل الجملتين المتباعدتين . من خلال حرف العطف « الفاء » وكأنهما جملة واحدة : « انقطع عن سمعه كل شيء فلايحس إلا صدى ضعيفا لحفيف سعف النخل » .

إن هذا التصرف في جانبيه بالإضافة والحذف ، يؤكد أن ترجمة المنفلوطي لم تكن معنية بتركيز العين على المنبع قدر عنايتها بتركيز العين على المصب ، لم تكن مهتمة بمراعاة الدقة في قراءة الرسالة ، بقدر عنايته في مراعاة الدقة في أحداث تأثيرها على قرائها وسامعيها ، كانت عين المنفلوطي على القارئ العربي قبل الكاتب الفرنسي ، ومن أجل هذا وقع في هذه التجاوزات بالحذف والزيادة والقفز وعدم مراعاة الترتيب ، لكن هذه التجاوزات في ذاتها ربما تكون هي التي ساعدته على تشكيل المذاق المميز لأسلوبه ، ومن ثم ينبغي ألا تتم النظرة إليه دائما باعتباره مترجما التزم الدقة أو حاد عنها ، ومحاسبته من ثم على مدى الالتزام أو المجاوزة ، وإنما ينبغي النظر إليه كصانع أسلوب في مرحلة هامة من مراحل تطور النثر الأدبي العربي ، وتطور الرواية في آن واحد ، وينبغي الوقوف من ثم أمام الملامح الأسلوبية العامة لهذا النثر الذي استطاع المنافسة في عصر كبار صانعي الأسلوب الشعري في العصر الحديث مثل البارودي وأحمد شوقي، وحافظ إبراهيم وخليل مطران واسماعيل صبري وعبد الرحمن شكري والمقاد .



## المعجم

بشكل اختيار المفردات التي يتكون منها العمل الأدبى ملمحًا هاما من ملامح طبيعة الأسلوب عندكاتب معين أو في جنس أدبى معين .

وربما تزداد هذه الأهمية في لغة كاللغة العربية ، يمتد تاريخ بعض المفردات الحية فيها امتداد ما نعرفه من التراث المكتوب لهذه اللغة ، وهو تراث يتجاوز كما هو معلوم خمسة عشر قرنا ، و كثير من المفردات التي عرفت في بد اية تاريخ هذه الفترة ، ما زال يستعمل حتى اليوم ، في نفس المعانى التي استخدم فيها من قبل أو قريبا منها ، والذي يقرأ بيتا لشاعر قديم مثل امرئ القيس يقول فيه :

أغسرك منى أن حُسبك قساتلى وأنك مسهما تأمري القلب يفعل

يرى أن كل المفردات الواردة ، ماتزال تستخدم بنفس المعانى حتى الوقت الحاضر ، و هذا النموذج قابل للتكرار في كثير من نتاج الأدب العربي القديم ، والقرآن الكريم ، والعديث النبوى ، وأعمال الأدب العربي الوسيط والعديث ، كثير من المفردات تواصل العياة على امتداد أجيال متعاقبة .

لكن هذا الحكم ليس صحيحا على إطلاقه ، فمفردات اللغة ، ليست هى كل اللغة من ناجية ، كما أنه من ناحية أخرى، حتى لو ظلت المفردات على حالها ، فإنها كثيرا ما تلبس معانى جديدة وتتنازل عن معانيها القديمة ، ويكفى أن نأخذ كلمة مثل قطار شديدة الشيوع في العربية المعاصرة ولكن معناها يختلف عن المعنى الذي كانت تطلق عليه في القديم ، وهو « عدد من الإبل يسير بعضها خلف بعض على نسق واحد ، فيقال جاءت الإبل قطارًا » (١) ، وكثيرة هي الكلمات التي

<sup>(</sup>١) المعجم الوسيط: مجمع اللغة العربية - القاهرة جـ ٢: ص ٧٧٢.

تسير على هذا النظام ومنها كل أسماء الأجهزة والآلات والمنشآت والهيئات والتنظيمات التى لم تكن معروفة من قبل ، ولكن عند نشأتها استعيرت كلمات عربية قديمة لها فلبست معناها .

و هناك مفردات كثر استعمالها في عصر ثم حلت محلها مفردات أكثر شيوعا في العصور التائية ، ودون أن تجف المفردات الأولى ، ولكن ظل استعمالها محدودا في إطار درجة معينة من درجات الفصحى ، وأصبح إيثارها لدى كاتب معين في عصر متأخر ، دليلاعلى إيثاره للفصحى التراثية على الفصحى المعاصرة له ، أو على انتمائه لطبقة محافظة تؤثر عدم الاستجابة لدواعى التجديد، أو تجد المتعة في العودة بقارئها إلى المستوى القديم على أنه مستوى « عصر ذهبى» .

إن الفرق بين استخدام مفردة « غريبة» أو مفردة « شائعة» بنفس معناها ، كان دائما فرقا هاما على مستوى تصنيف متكلمى اللغة وكتابها إلى مجددين ومحافظين أو مغرقين في التجديد أو المحافظة ، وليست هذه هي حال اللغة العربية اليوم فحسب ، وإنما هو حالها منذ القدم ، فالفصحاء في العصر الأموى أو العباسي ، كانوا يسخرون من لغة النحاة ، ويرون أنها تستخدم « مفردات» غريبة أو معجما ليس شائعا في عصرهم ، ويفرقون من هنا بين متكلم معاصر لهم ، إذا اجتمع عليه الصبيان في الشارع وسخروا منه ، قال لهم بلغة فصحى : « مالكم تجتمعون على مثل اجتماعكم على رجل مجنون ؟ انصرفوا « وبين متكلم معاصر لهم أيضا يختار مفردات غريبة ، ومعجما غير شائع ليقول في نفس الموقف : « مالكم تكاكأتم على كتكأكئم على ذي جنة ؟ افرنقعوا » .

إن هذا المثال القديم الذى يرد فى كتب البلاغيين . يدل على أن اختيار المعجم كان دائما من الأسباب التى تساعد على انتماء المتكلم أو الكاتب لطبقة معينة من طبقات الانتماء اللغوى ، المعاصر أو القديم .

وهذا التصنيف مازال واردًا ، ونستطيع من خلال معياره ، الدخول إلى مؤلفات كثير من الكتاب العرب في العصر الحديث ، وتحديد انتماءاتهم إلى العصور

الثقافية المختلفة من خلال « المعجم » الذي يشيع في كتاباتهم ، ولا شك أن « المعجم » الذي يشيع في كتابات كتاب مثل ، مصطفى لطفى المنفلوطى ومصطفى صادق الرافعى ، يختلف كثيرا عن المعجم الذي يشيع في كتابات كتاب معاصرين لهم مثل سلامة موسى وإبراهيم المازنى ، وقد تقع شريحة من الكتاب مثل أحمد حسن الزيات وطه حسين ، في مرحلة وسط بين الشريحتين السابقتين اللتين قد تمثل إحداهما أقصى اليمين والأخرى أقصى اليسار ، أو تمثل نقاطا مختلفة على خط قد يمتد بين الطرفين المتقابلين ، ويتحدد موقع كل نقطة على حساب درجات شيوع المعجم التراثى أو المعاصر عنده، ومن هذه الزاوية فإن كتابات المنفلوطي وترجماته سوف تميل ميلا شديداً ناحية محور فصنحي التراث .

غير أن هناك زاوية أخرى بنبغى التنبه لها خلال مناقشة قضية المعجم عند كاتب ما في الأدب العربي .

وهذه الزاوية تتصل بالتداخل أو عدم التداخل على المستوى التزامني -Syn diachronic في مقابل التداخل أو عدم التداخل على المستوى التتابعي chronic الذي اهتمت به الفقيرة السابقية عند الحديث عن فتصبحي التراث أو الفصحي المعاصرة .

إن المستوى التزامني هنا نقصد به تداخل أو عدم تداخل المعجم بين جنس الشعر و جنس النثر ، وعلى الرغم من عدم وجود فواصل بين مفردات تنتمى إلى لغة الشعر وأخرى تنتمى إلى لغة النثر ، فلقد ظل هناك إحساس دائما بحرص الشعراء على المفردات التى تحمل جوانب الإيحاء والإشعاع ، ويوجد فيها ما يميل إلى الظلال والتهويم مع الحرص على الإيقاع الموسيقى ، في حين يحرص النثر على اختيار الألفاظ ذات الدلالة المحددة ، والمعانى المباشرة ، ولهذا أطلق الدارسون على الكلام المنظوم الذي يحمل هذه الخصائص « النظم» ولم يسموه شعرا مثل المصنفات العلمية المنظومة في اللغة العربية كألفية ابن مالك ، وغيرها من الكتب في كثير من فروع المعرفة، وفي الوقت ذاته بدأت اللغة النثرية التى

تكتسب بعض خصائص المعجم الشعرى ، تميل إلى أن تصنف نفسها في عداد الشعر ، وليس مصطلح قصيدة النثر الذي شاع في العقود الأخيرة في الأدب العربي إلا امتدادا لهذه النزعة .

وإذا كانت الخصائص الدقيقة للمفردة الشعرية صعبة التحديد ، فإن هذه المفردة عندما تدخل في علاقات مع مفردات أخرى داخل الجملة ، تبدأ ملامحها في الظهور أكثر والميل إلى أحد الجانبين الشعرى الذي يهتم بالايقاع والتناسق وخلق الصورة الممتعة في مجال الحقيقة أو المجاز ، أو النثرى الذي يهتم بالوضوح وتقديم الفكرة وتراكم المعلومات ، والواقع أن تحليل المضردة المكتوبة عند المنفلوطي وعلاقتها مع بقية المفردات في الجملة ، يظهر أنها تعمد إلى تجاوز الإطار الذي كان مألوفا في النثر ، سو اء في فترات النثر الروائي ، في العصور السابقة عليه ، و هو نثر « الحكائين » الذي بهدف إلى تقديم الحكاية بلغة الجماعة الشعبية ، أو نثر الكتاب الروائيين المعاصرين له ، والذي يهدف إلى تقديم الحكاية بلغة أقرب إلى الفصحي المعاصرة منها إلى فصحي التراث ، ولعل في هذا الاختلاف يكمن جزء من طبيعة الأسلوب الخاص عند المنفلوطي الذي وجد صدى كبيرا في عصره والعصور التالية .



## معجم المنفلوطي بين فصحي التراث والفصحي المعاصرة

إذا تناولنا معجم كاتب معاصر وأردنا أن نتبين فيه حجم المفردات التى تتتمى إلى الفصحى التراث ، فإننا لابد أولا أن نجيب على السؤال التالى : ما المعيار الذى نستطيع أن نحدد من خلاله انتماء كلمة ما إلى هذه الفصحى أو تلك ؟

والواقع أن هنالك أكثر من معيار .

فهنالك أولا معيار الاحتكام إلى إحساس المؤلف أثناء إعداد نصه للطباعة، وهو إحساس يدفعه لأن يضع أحيانا في أسفل صفحات كتابه تفسيرات للكلمات التي يمتبرها غريبة لا تتتمي إلى الاستعمال المتداول ، فيسهل على القارئ مهمة فهمها بتفسيرها له بدلا من عودة القارئ إلى قواميس اللغة .

ويمكن إذا احتكمنا لهذا المعيار ، أن نحكم من النظرة الأولى لعدد كلمات الهوامش التفسيرية اللغوية لكتاب ما على درجة انتمائه لهذا الفصحى أو تلك .

لكن هذا المعيار تعترضه بعض العقبات ، ولا يكون دقيقا في كل الحالات ، ذلك أنه يتوقف على تحديد المؤلف نفسه لدرجة غرابة كلمة ما - وهو تحديد نسبى ؛ لأن الكلمة قد تكون لديه مألوفة ، أو قد يظن أنها مألوفة عند الطبقة التي يتوجه إليها بالحديث ، فبعض الكتاب لا يكتبون لكل الناس ، ولا يغنيهم أن يبسطوا أسلوبهم لمن لا تؤهله ثقافته اللغوية للاقتراب منه ، أو قد يحرص بعض الكتاب على تغليف أساليبهم بلون من الغموض ؛ لأنهم يعتقدون أن جزءا من قيمته يكمن في غموضه النسبى ، وقد لا يعتنى محقق الكتاب أو الذي يعيد طبعه بوضع الهوامش المطلوبة .

وقد بدأنا بتجريب هذا المعيار على أسلوب المنفلوطي في ترجمة « بول وفرجيني » ، التي يحس القارئ ذو الثقافة العربية العادية ، أن كثيرا من مفرداتها ينتمي إلى فصحى التراث ، فلاحظنا قلة الهوامش التفسيرية بالنسبة إلى كثرة المفردات العربية – حيث لا تحمل صفحات الكتاب أكثر من أربعة وثلاثين هامشا لتفسير كلمات غريبة ، في حين أن حجم كلمات الترجمة عند المنفلوطي ، يتجاوز سبعة وثلاثين ألف كلمة ، أي بنسبة تمثل أقل من ١٠, ٪ وهذه نسبة خادعة ، أمام الشيوع الواضح لمفردات فصحى التراث ، ولعل تفسير هذه الظاهرة يكمن في أحد الأسباب التي أشرنا إليها سابقا .

لكن هنالك معيارا آخر ، يكمن في تحكيم ذوق « القارئ الخاص » وهو الباحث في هذه الحالة ، الذي يمكن له من خلال معايشته للنص ، إلى جانب معايشته لنصوص آخرى شائعة في المجال الأدبى ، أن يحكم على كلمة ما ، بأنها يمكن أن تستوقف « القارئ العادى »، ويحتاج إلى معرفة معناها الدقيق بالعودة إلى القاموس ، أو التفكير في معلوماته القديمة لأنها تنتمي إلى فصحى التراث، وكلمة أخرى تمر أمام عينه فلا يستوقفه معناها ، لأنها تنتمي إلى الفصحى المعاصرة .

وهذا المعيار - مع أهميته - يمكن أن نوجه إليه تهمة الذاتية ، بمعنى أن ما نطلق عليه « ثقافة الباحث » قد يختلف ولو اختلافا طفيفا من باحث إلى آخر بحيث ما يبدو عند البعض مألوفا ، قد يحتاج إلى توقف عند آخر .

وهنالك معيار ثالث ، هو معيار المقارنة ، ويتم من خلاله ملاحظة المعجم الشائع عند كاتب ما ، ومقارنته بما يشيع عند معاصريه ، وتزداد درجة الدقة عندما تكون المقارنة بين أعمال تنتمى إلى جنس أدبى واحد ، مثل جنس المقالة ، أو القصة القصيرة ، أو الرواية أو الشعر ، حيث ما يبدو في أحد الأجناس مألوفا ، قد لا يكون كذلك في جنس آخر ، وربما يكون الأمر على درجة كبيرة من الموضوعية إذا استطعنا المقارنة بين عملين يصدران عن منبع واحد ، كما هو الشأن في جنس الترجمة ، إذا أتيح لنا وجود ترجمتين متعاصرتين أو متقاربتين

لعمل واحد ، وهو لحسن الحظ شرط متوافر فى ترجمة بول وفرجينى ، حيث لا تقف ترجمة المنفلوطى وحيدة وإنما توجد ترجمات معاصرة لها ، يختلف مستواها اللغوى من حيث درجة انتمائها إلى فصحى التراث أو الفصحى المعاصرة عن ترجمة المنفلوطى ، ويمكن من خلال المقارنة بينها تبين درجات الفروق التى أشرنا اليها .

على أنه لابد من المزج بين هذا المعيار وبين المعيار الثانى الذى أشرنا اليه والذى ينطلق من تحكيم ذوق « القارئ الخاص » الذى هو الباحث ، ويتمثل دور.هذا القارئ في انتقاء العينات الدالة والانطلاق منها إلى التحليل وهو ما سنقدم منه بعض النماذج في الصفحات التالية دون أن نعمد إلى الاستقصاء الكامل ، ولكن بهدف الحصول على صورة وافية لمعجم المنفلوطي في ترجمته لبول وفرجيني ، وما يترتب على الوقوف على خصائص هذا المعجم من رؤية لبقية جوانب الخصائص الأسلوبية عنده ، وسوف نورد أو جدولا للمقارنة بين نماذج من الأسلوب عند برناردين دى سان بييرو في الأصل الفرنسي لبول وفرجيني والمنفلوطي في ترجمته للرواية وعمر عبد العزيز في ترجمته الحديثة لنفس الرواية .



| الدرنق. (ص ۲۶).                                               |                                                                                     |                                                                 |
|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| [مكدوداً ، فأكلتا الدخن والنارة ، وشريتا الماء (ص ١٢)         | (ص ۱۲)                                                                              | depoursrees de commodites (p26)                                 |
| - فاستطاعتا أن تجدا رزقهما ولكن مقتدرا                        | - فاستطاعتا أن تجدا رزقهما ولكن مقتدرا - بيد أنهما كانتا محرومتين من جميع الكماليات | amitie (p23) - mais d, ailleurs elles etaient si                |
| - أوت إليها ، فلم تربدًا من أن تمنعها من بنات<br>قلسا (ص، ۲۷) | – وفتحت لها كوخها وقلبها (ص ٩) :                                                    | (p22) - Elle lui offritc) sa cabane et son                      |
| - المواضع الغصبة الميثاء (ص ٢٤)                               | - بقعة من أخصب الأرض وأقواها تربة (ص ٧)                                             | - les cantons les plus ferti les                                |
| - هي الفصل الذي يوياهيه مناخها (ص ٢٣)<br>                     | - أسوا فصول السنة في تلك الجزيرة (ص ٧)                                              | - La mauvaise saison (p21)                                      |
| ا - عصا عجراء (ص ٢٠)                                          | – عصا من الاينوس (ص ٥)                                                              | - un baton bois d,ebene p. 20                                   |
| _                                                             |                                                                                     | - S, en considerais les ruines p. 20                            |
| -                                                             |                                                                                     | lieu p. 20                                                      |
| - كلت أحب أن أختلف إلى هذا المكان (ص٢٠)                       | - كنت أحب أن أختلف على هذا المكان (ص٥)                                              | - J'aimais a me ren dre dans ce                                 |
| – طفلت الشمس (ص ١٩)                                           | – توسطت الشمس قبة السماء (ص ٥)                                                      | - le soleil ne Luitqu a midi p. 20                              |
| – وسوسة الإمطار (ص ١٩)                                        | - سيول الأمطار (ص ٥)                                                                | - les pluies (p2o)                                              |
| - دمدمة الأمواج (ص ١٩)                                        | - تلاطم أمواج البحر (ص ٤)                                                           | - les fracas des vagues p. 20                                   |
| - احشاء القابات (ص ۱۹)                                        | - الغابات القريبة (ص ٤)                                                             | - les forets voisines                                           |
| – افیج فسیح (ص ۱۸)                                            | - سهل واسع منبط (ص ٤)                                                               | - une grande plaine p. 19                                       |
| - طريق لاحب (ص ١٨)                                            | – الطريق – ص (٤)                                                                    | - Le Chemin - p. 19                                             |
| (دارالجيل - بيروت - د ـت) ۱۹۲۳                                | (الهلال- سلسلة روايات عالمية، ١٩٥٩، القاهرة)                                        | (Classiques Latouesse,paris, 1979)                              |
| الفضيلة - المنفلوطي                                           | بول وفيرجيني - عمر عبد العزيز أمين الول وفيرجيني -برناردين دى سان يس                | بول وفیرجینی -برناردین دی سان پس<br>متنوع معمده آ مستندی سان پس |

|                                                                                                  |                                                           | (p38)                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| والمالك المتشابهة والأعماق المتغلفلة (ص ٥٦)                                                      | (۲۷                                                       | roches, qunnavait plus s,issue.                                                                    |
| العالية ، والهضاب المشرفة والأشجار المتشابكة ،                                                   | الأشجار المتمانقة ولا يجدان مخرجا (ص                      | yinthe d, arbres de lianes, et de                                                                  |
| - فإذا هما في مضلة بهماء لايريان فيها غير الصخور                                                 | - ثم اشتد الظلام فراحا يتخبطان في وسط                     | - Ils se trouverent dans un lab-                                                                   |
| - فظلُّ يعلها ويهدى روعها (ص ٤٥)                                                                 | <ul><li>ولكن بول طمأنها . (ص ٢٥)</li></ul>                | - paul, () l,assura (p36)                                                                          |
| - وصدر إلى صنحره عطيمه يتعجر من صدوعها ماء رمن<br>رقراق كأنه ذوب البلور في شفوفة ولمعانه. (ص ٥٢) | - سمعا حرير ينبوع يتصجر من صحر فريب<br>فأسرعا إليه (ص ٢٤) | - Ilsy corurent, et apres setre de-<br>salteres avec ses eaux plus<br>claires que le cristal (p35) |
|                                                                                                  |                                                           | comme un squelette,                                                                                |
| إلا خرقة بالية تدور بحقويتها (ص ٤٩)                                                              |                                                           | leur habtation. Elle etait decharnee                                                               |
| العظمي نحولا وهزالا ليس عليها من الثياب                                                          | الثياب (ص ٢٢)                                             | sous les banniers qui entouraient                                                                  |
| - دخلت عليها زنجية مسكينة آبقة كأنها الهيكل                                                      | - أقبلت على الكوخ زنجية هزيلة الجسم ، مهلهلة              | - une negresse marronne sepresenta                                                                 |
| سجایاهما (ص ٤٩)                                                                                  |                                                           | (p33)                                                                                              |
| بها وينمو معهما طيب أخلاقهما وحسن                                                                | الشابين (ص ٢٢)                                            | deve loppait de jour en jour.                                                                      |
| - الولدان ينموان في جوهما نمو النبات المحيط                                                      | - وأنمى الزمن كل ماهو و كريم ونبيل في نفس                 | - le bon naturel de ces enfantsse                                                                  |
| (ع) (2)                                                                                          |                                                           |                                                                                                    |
| المعفضلة عظيما في نمو الولدين وترعرعهما                                                          |                                                           | des deux jeunes gens. (p30)                                                                        |
| هذه الأرض الصافية وفوق تلك الأرض الندية                                                          | الشابين فكبرا وترعرعا (ص ١٧)                              | developpait rapppidement les corps                                                                 |
| – فكان أثر ذلك الفذاء الطبيعى البسيط تحت                                                         | – وقد ساعد الغذاء الصبحى الموفور على إنماء                | premier repas . (pou) .                                                                            |
| تمالی أن يكلأهم بمين رعايته (ص ٤١)                                                               | (ص۱۷)                                                     | ensemble une proère suivie du                                                                      |
| – ويسطوا أيديهم إلى السماء ضنارعين إلى الله                                                      | - ويبدأ الجميع عملهم اليومي بصلاة قصيرة                   | - Alors ils commencaient tous                                                                      |

| monument de lantiquite. (p46) -Elle ne trouvrait dans aucune attitude ni le sommeil, ni le repos, (p62). | - quel que plaisir jaie eu dans<br>mes voyages a voir une statue<br>ou un                                            | - Ainsi des violttes, sous des buissons epineux, exhalent au loin leurs doux parfums, quoiqu on ne les voie pas. (p42) | -Une troupe de noirs marrons se fit voir a vingt pas de la (p40)          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| – لم يغمض ئها جفن (ص ٤٨)                                                                                 | - فقد كنت في رحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                  | – كان مثلهم مثل الزهرة التي تحجبها الأشواك ،<br>فتملأ بأريجها ولا تراها العيون (ص ٣٢)                                  | - إذا بجمه عاعمة من الزنوج يبرزون من بين<br>الأشجار. (ص ٣٠)               |
| - ععيز الكرى عن أن يلم بأجفانها (ص ٩٤)                                                                   | – فأقف بين يديه (منظر في صحراء) ساعة من<br>نهار ، وأرى في نؤية وأحجاره ، وصخوره<br>المبعثرة وأعمدته المتناثرة (ص ٧٠) | - كشجرات البنفسج المختبئة بين لفائف الأدغال ، ينشق الناس طيبها ويحمدون عَرَفَها ولزن لم يعرفوا مكانها . (ص ٦٥)         | - فإذا قوم من الزنوج السود الآبقين () في<br>شماب الجبال ومخارمها . (ص ٦١) |

## - ملاحظات أولية على جدول المقارنة بين معجم المترجمين،

۱- لم نشأ خلال هذا الجدول للنماذج المقارنة ، أن نثقل هذه الدراسة بالعينات التفصيلية التى أعددناها والتى قد يحتاج إعدادها وتفصيلها وتحليلها إلى مؤلف مستقل .

۲- أردنا فقط أن نستدل على القضية الرئيسية المثارة، والمتعلقة بالطابع
 الأسلوبي المستقل للمنفلوطي في ترجماته، وفي كتاباته أيضا ، وهو طابع تساعد
 مقارنته مع ترجمة أخرى لنفس الرواية على إظهاره كما توضع الجداول .

٣- نكاد نجد أنفسنا على مستوى المعجم مع نمطين من اللغة يحاول أحدهما الاقتراب من فصحى التراث بنفس القدر الذى يحاول فيه الآخر الاقتراب من الفصحى المعاصرة وهذا الحكم العام يمكن أن يجد كثيرا من التفصيلات التى قد تساعد على رصد تطور العربية في مراحلها المختلفة .

٤- الميل الشديد عند المنفلوطى إلى تشعير النشر من خلال الاهتمام
 بالصورة ، يشكل كذلك بُعدا هاما في إضفاء الطابع الأسلوبي الخاص على كتابات
 المنفلوطي ، وهو الطابع الذي أشرنا إليه في مقدمات هذا البحث .

٥- في نيننا أن نعود - إن شاء الله - إلى هذا البحث بتضصيل أوسع من خلال المغريات التي تقدمها المادة الأولية له ، وأهميته في توضيح مسيرة النثر الأدبى المعاصر .



## فهرست

| الموضوع                                         | الصفحة |
|-------------------------------------------------|--------|
| المبحث الأول :                                  | 10     |
| الأدب المقارن: النشأة ومجالات البحث             | 10     |
| المنهج التاريخي أو الاتجاه الفرنسي              | Yo     |
| المنهج النقدى أو الاتجاه الأمريكي               | YA     |
| المبحث الثاني : ِ                               | ۲۳.    |
| صور من جهود رواد الأدب المقارن                  | .44.   |
| (أ) محمد غنيمي والتأليف المنهجي                 | ٣٥     |
| (ب) نموذج للأطروحات الأكاديمية في الأدب المقارن | ٤٥     |
| (ج) نزعة المقارنة بين الأداب في كتابات العقاد   | ٥٥     |
| المبحث الثالث:                                  | 79     |
| قصص الحيوان بين ابن المقفع والافونتين           | 79     |
| كليلة ودمنة لابن المقفع : دراسة فنية            | ۸Y     |
| تثلاث حكايات لابن المقفع ولافونتين              | 99     |

الموضوع

| لافونتين وقصص الحيوان                                    |
|----------------------------------------------------------|
| المعالجة الشعرية والمسرحية عند لافونتين                  |
| المبحث الرابع:                                           |
| أنشودة رولاند وصورة المسلمين في ملاحم العصور الوسطى :١١٧ |
| تطور الأنشودة بين المشافهة والتدوين والتحقيق             |
| ترجمة النصوص الرئيسية للأنشودة                           |
| لمبجث الخامس:                                            |
| قضية التأثير العربي على شعراء التروبادور                 |
|                                                          |
| لمبحث السادس:                                            |
| الف ليلة وليلة                                           |
| •                                                        |
| ألف ليلة وليلة                                           |
| الف ليلة وليلة                                           |

الموضوع

| YEV            | المبحث الثامن :                            |
|----------------|--------------------------------------------|
| لعربية         | من تأثير الأدب الفرنسي على نشأة الرواية ا  |
| اسة مقارنة ٢٤٩ | روایة « جولی » لروسو ، و « زینب » لهیکل در |
| Y7Y            | المبحث التاسع:                             |
|                | بول وفرچینی بین برناردین دی سان بییر       |
| Y7Y            | ومصطفى لطفى المنفلوطي                      |

